SL SANS 636.1
NAK

श्री राष्ट्रीय प्रशासन अकादमी
125504
LBSNAA
Academy of Administration

मसूरी
MUSSOORIE

पुस्तकालय
LIBRARY

12-5504
अवाप्ति संख्या
Accession No.
वर्ग संख्या
Class No.
पुस्तक संख्या
Book No.

# AŚVAŚĀSTRAM

by

### NAKULA

With Coloured Illustrations

\*

Edited by

S. GOPALAN, B.A., B.L.,
Honorary Secretary.

T. M. S. S. M. LIBRARY, TANJORE.

Assisted by

V. SVĀMINĀTHA ĀTREYA.

AND

K. S. SUBRAMANYA ŚĀSTRI, Pandit.

SARASWATHI MAHAL LIBRARY, TANJORE.

\*

Published by

S. GOPALAN, B.A., B.L.,

Honorary Secretary, for the Administrative Committee,

T. M. S. S. M. LIBRARY, TANJORE.

1952

Price Half Calico Bound Rs. 10 ,, Full ,, ,, Rs. 11 ,, Morocco ,, ,, Rs. 14

#### MADRAS GOVERNMENT ORIENTAL SERIES

# PUBLISHED UNDER THE AUTHORITY OF THE GOVERNMENT OF MADRAS



#### General Editor:

T. CHANDRASEKHARAN, M.A., L.T.,
CURATOR,
GOVERNMENT ORIENTAL MANUSCRIPTS LIBRARY,
MADRAS.



No. LVII:

अश्वशास्त्रम् नकुलकृतम् सचित्रम् ।



RATION HORSE MADE UP OF DAMSELS

#### **PREFACE**

Aśva Śāstram is a rare, illustrated Samskrit manuscript available in the Sarasvati Mahal Library in Tanjore. With its companion manuscript on elephants, called Gaja Śāstra, it has been for some centuries the cynosure of all eyes. The pictures of the animals and the nice shades of colour used in painting them in this work are its noteworthy features. But equally, if not more important is the text containing a valuable compendium on the subject of horses, based on observations of Śālihotra, an authority on horses and of others that came after him.

An American author Mr. Franklin Edgerton has already used our manuscript on elephants in his work entitled MATANGA LILA published by New Haven Yale University Press. It is therefore high time that we in India should come forward to publish the sister work Aśva Śāstram; not merely the text, valuable as it is, but also some of the attractive pictures in which it abounds.

It is the view of some European writers on the subject that among the beasts of burden the horse was the last to be broken by man for his use. But a contrary view appears to find support in our Vedas. It is, however, clear that in western countries more importance came to be attached to the horse than to the ox and the like.

But in our machine age the horse itself has been eclipsed and the importance that used to be attached to the breeding and training of horses has naturally decreased.

Even so the turf is still interested in the animal; while even in advanced countries, the farmer has not

altogether given it up. Though it has lost its place in warfare, it still has a place in peace.

It is usual to state that the horse was first used by Egypt. In fact, it is claimed by one author that One Thousand Seven Hundred and Forty years before Christ, horses were first used in Egypt. This theory about Egypt being their cradle is mainly based on the absence of reference to horses in the earlier Biblical accounts. But it ignores the indisputable literary and scriptural evidence in our country which establishes that horses were used in India even earlier. The earliest texts of the Rgveda refer to horses and to the institution of Aśvamedha and this takes us to thousands of years before Christ.

This work on horses illustrates how ancient is our knowledge of horses and how, from time immemorial, it has been systematised and reduced to easy practical rules to be applied in harnessing them for the use of man.

The Sarasvati Mahal contains quite a large number of manuscripts on what one might call the horse-lore. These Mss. are in Samskrt and Marathi. There is also an English manuscript written by one Mr. Osmer on the ailments of horses. Besides these works, the printed works on the subject collected by Maharajah Serfoji are quite a legion. The Sarasvati Mahal therefore offers a rich quarry to those who want to specialise on this subject.

How is one to find out the best horse in a herd? How to single out the winning one? Which is the lucky horse? These questions naturally arise in one's mind when one thinks of a work like this. Obviously there

can be no short cut to find answers for these questions. Even the text printed in the following pages offers no magic key in this connection. But it certainly indicates the characteristics, aspects and appearances, which, with necessary experience on our part will guide us in the matter.

There are those who pout their lips at what they consider fantastic in some of our ancient writings. work contains passages which provide grist for their incredulity. It is difficult to convince them except by references to western literature or western science. instance, when we published a rare work on veterinary science dealing with diseases of cattle and their treatment, one reviewer thought he was on safe ground when he ridiculed the branding of cattle to cure certain ills. But, to his discomfiture, came the news that in American Cattle ranches they brand the animals just as recommended in our book. Similarly it may be thought that winged horses spoken of in Aśvaśāstra are merely mythological and ought to have no place in any scientific account on horses. But it is interesting to know from western scientists themselves that biologically many big animals had wings in the beginning and came to shed them in course of time as the price of their evolution. is equally interesting to know that the elephants portrayed in our manuscript on Gaja Sastra with two and three pairs of tusks are not mythological as considered by many but real and that an elephant with two pairs of tusks was actually shot recently in Belgian Congo.

It is no doubt true that the tips we get in this work for selecting or riding the horse, appear over-simple or elementary. But those who ignore simple and obvious rules are not few. John Gilpins are not rare. Those who

are expert horsemen will find in this book much to confirm their experience. Those who are not will be interested in the minute knowledge of anatomy that it discloses and the varieties of animals it portrays.

In editing this work, I have had the invaluable assistance of my friend, Sri V. Swaminatha Atreya who is also well known for his racy Tamil style. In fact Mr. Atreya prepared the whole text for the press by comparing several manuscripts available in our library, prepared the English notes and also read the proofs through the press. Mr. Atreya has also contributed short and sweet introductions in Tamil and Samskit which are redolent of his long researches among manuscripts on the subject.

Sri K. S. Subramania Sastri, the Samsket Pandit of our library translated the whole work in Tamil, though we could print only a condensed version of the translation. I have pleasure in expressing my gratitude to him.

I must say a word about M/S. The Trichinopoly United Printers Ltd., who have printed this work. The Director of the press Mr. T. Sivagnanam happens to take keen interest in art and letters and has done this job with skill and understanding.

We should feel happy to know that this work is found useful.

We are grateful to the Government of Madras for the timely grants made by them to enable us to bring out this and other works in the Sarasyati Mahal.

S. GOPALAN, B. A., B. L.,

Honorary Secretary,

T.M.S.S.M. Library Committee.

# GENERAL INTRODUCTION TO THE MADRAS GOVERNMENT ORIENTAL SERIES

The Government of Madras took up for consideration the question of publication of the various manuscripts different languages on subjects like Philosophy, Medicine, Science, etc., early in May, 1948. Important Manuscripts Libraries in the Madras Presidency were requested to send a list of unpublished manuscripts with them for favour of being considered by the Government for publication. The Honorary Secretary of the Tanjore Maharaja Serfoji's Sarasvati Mahal Library, Tanjore, alone complied with this request. This list as well as a similar list of unpublished manuscripts in the Government Oriental Manuscripts Library, Madras, were carefully examined and a tentative selection of manuscripts suitable for publication was made. The Government in their Memorandum No. 34913/41-10, Education dated 4-4-49, constituted an Expert Committee with the Curator of the Government Oriental Manuscripts Library, Madras, as the Secretary, for the final selection of manuscripts suitable for printing and for estimating the cost of publication.

The following are the members of the Committee:-

- 1. Sri T. M. Narayanaswamy Pillai, M.A., B.L.
- 2. , R. P. Sethu Pillai, B.A., B.L.
- 3. , C. M. Ramachandra Chettiar, B.A., B.L.
- 4. " R. Krishnamoorthy, (Kalki).
- 5. Dr. N. Venkataramanayya, M.A., Ph.D.
- 6. Sri M. Ramanuja Rao Naidu, M.A.
- 7. , V. Prabhakara Sastri.
- 8. " N. Venkata Rao, M.A.
- 9. , H. Sesha Ayyangar.

- 10. Sri Masti Venkatesa Ayyangar, M.A.
- 11. " M. Mariappa Bhat, M.A., L.T.,
- 12. Dr. C. Achyuta Menon, B.A., Ph.D.
- 13. ,, C. Kunhan Raja, M.A., D.Phil.
- 14. ,, A. Sankaran, M.A., Ph.D., L.T.
- 15. Sri P. S. Rama Sastri.
- 16. , S. K. Ramanatha Sastri.
- 17. Dr. M. Abdul Haq, M.A., D.Phil., (Oxon)
- 18. Afzul-ul-Ulama Hakim Khader Ahamed.
- 19. Sri P. D. Joshi.
- 20. ,, S. Gopalan, B.A, B.L.
- 21. " T. Chandrasekharan, M.A., L.T.

With the exception of Sri Masti Venkatesa Ayyangar, and Dr. C. Kunhan Raja, the above members continued to be members of the Expert Comittee for 1950-1951 also to which the following gentle-men were included in Govt. Memo. No. 7297-E/50-3, Edn., D/-19-5-'50 and Govt. Memo No. 15875-E/50-4. Edn., D/7-9-'50.

- 1. Dr. A. Chidambaranatha Chettiar, M.A., Ph.D.,
- 2. Sri S. Govindarajulu, B.A., B.L., LL.B., Bar-at-law
- 3. Capt. G. Srinivasamoorthy, B.A., B.L., M.B., & C.M.,
- 4. Dr. Muhammad Hussain Nainar, M.A., Ph.D.,
- 5. Sri T. V. Subha Rao, B.A., B.L.,
- 6. Principal, College of Indian Medicine, Madras.

The members of the Committee formed into Subcommittees for the various languages, Sanskrit, Tamil, Telugu, Kannada, Malayalam, Marathi, and Islamic Languages. They met during the month of May, 1949, at Madras and at Tanjore to examine the manuscripts and make a selection. The recommendations of the Committee were accepted by the Government and they have decided to call these publications as the "MADRAS GOVERNMENT ORIENTAL SERIES" and appointed the Curator, Government Oriental Manuscripts Library, Madras, as the General Editor of the publications.

The following manuscripts were taken up for publication during 1949—50.

# "A" FROM THE GOVERNMENT ORIENTAL MANUSCRIPTS LIBRARY, MADRAS.

#### TAMIL

- 1. Kappal Sāttiram.
- 2. Anubhava Vaidya Murai.
- 3. Āttānakolāhalam.
- 4. Upadēśa Kāṇḍam.
- 5. Colan Pūrva Paṭṭayam.
- 6. Konga Dēśa Rājākkal.
- 7. Sivajnāna Dīpam.

#### TELUGU

- 1. Ausadha Yögamulu.
- 2. Vaidya Nighantvu.
- 3. Dhanurvidyā Vilāsamu.
- 4. Yoga Darśana Vişayamu.
- 5. Khadga Lakşana Śiromani.

#### SANSKRIT

- 1. Visanārāyaņīyam. (Tantrasārasangraha)
- 2. Bhārgava Nādikā.
- 3. Hariharacaturangam.
- 4. Brahmasūtravṛtti-Mitākṣara.
- 5. Nyāyasidhānta Tattvāmrtam.

#### **MALAYALAM**

- 1. Garbha Cikitsā.
- 2. (a) Vāstulaksaņam.
  - (b) Śilpavisayam.
- 3. Mahāsāram.
- 4. Kanakkusāram.
- 5. Kriyākramam.
- 6. Kanakkusāram-Bālaprabodham.

#### KANNADA

- 1. Lokopākāram.
- 2. Rattamatam.
- 3. Aśvaśāstram.
- 4. Vividha Vaidya Vişayagaļu.
- 5. Sangītaratnākara.
- 6. Sūpaśāstra.

#### **ISLAMIC LANGUAGES**

- 1. Jamil-Al-Ashya.
- 2. Tibb-E-Faridi.
- 3. Tahqiq-Al-Buhran.
- 4. Safinat-Al-Najat.

## "B" FROM THE TANJORE MAHARAJA SERFOJI'S SARASVATI MAHAL LIBRARY, TANJORE.

#### **TAMIL**

- 1. Śarabhēndravaidya Murai (Diabetes).
- 2. Do. (E. N. & T.)
- 3. Do. (Anaemia & Jaundice).
- 4. Konkanarsarakku Vaippu.
- 5. Tirucirrambalakkovaiyār with Padavurai.
- 6. Sarabhēndravaidya Murai (Asthma, Cough and other lung diseases).

- 7. Tālasamudram.
- 8. Bharatanātyam
- 9. (a) Pāṇḍikēli Vilāsam Nāṭakam.
  - (b) Pūrūrava Cakravarti Nāṭakam.
  - (c) Madana Sundara Vilāsa Nāṭakam.
  - (d) Percy Macqueen's Collection in the Madras
    University Library on Folklore.
- 10. Rāmaiyan Ammānai.

#### **TELUGU**

- 1. Kāmandakanītisāramu.
- Tāladaśāprāņapradīpikā.
- 3. (a) Raghunātha Nāyaka Abhyudayamu.
  - (b) Rājagopāla Vilāsamu.
- 4. Rāmāyaņamu by Kaṭṭa Varadarāju.

#### MARATHI

- 1. Nātyaśāstra Sangraha.
- 2. (a) Book of Knowledge.
  - (b) Folk Songs.
  - (c) Dorā Dharūn Vēņi Paddhati.
  - (d) Aśvāsa Catula Dumani.
- 3. (a) Pratāpasimhēndra Vijaya Prabandha.
  - (b) Śarabhēndra Tīrthāvaļi.
  - (c) Lāvaņi.
- 4. Dēvēndra Kuravanji
- 5. Bhakta Vilāsa
- 6. Śloka Baddha Rāmāyaņa.

#### SANSKRIT

- 1. Aśvaśāstra with Tricolour Illustrations.
- 2. Rājamṛgānka.
- 3. Ananda Kanda.
- 4. Ayurvēdamahödadhi.

- 5. Gīta Gövinda Abhinaya.
- 6. (a) Colacampū.
  - (b) Sāhēndra Vilāsa.
- 7. Dharma-kūtam-Sundara Kānda.
- 8. Jātakasāra.
- 9. Visnutatvanirnaya Vyākhyā.
- 10. Sangīta Darpaņa.
- 11. Bījapallava.

During 1950, only the Sub-committees for TAMIL, TELUGU and KANNADA met in the month of July 1950 at Madras.

The following books were taken up for puplication in the various languages in 1950—51.

#### TAMIL

- 1. Dațeanāyanār-Vaiddiya-Aţţavaṇai.
- 2. Vaiddiyak Kalañciyam.
- 3. Anubhavavaiddiyam. V. 3

#### **TELUGU**

- 1. Śaivācārasangrahamu.
- 2. Anubhava Vaidyamu.
- 3. Abhinayadarpanamu.

#### SANSKRIT

- 1. Ārōgyacintāmaņi.
- 2. Tatvasāra with Ratnasāriņī.
- 3. Sūtrārthāmṛta Laharī.
- 4. Ratnadīpikā and Ratnaśāstra.

#### MALAYALAM

- 1. Aśvacikitsa.
- 2. Phalasārasamuccaya.

#### **KANNADA**

1. Vaidya Sāra Sangraha.

During 1951-52, only the Sub-committees for TAMIL, TELUGU and MALAYALAM met in the month of April, 1951. The following books were taken up for publication in the various languages:—

#### TAMIL

- 1. Saptarşinādi.
- 2. Karnāṭakarājākkal Savistara Caritram.
- 3. Bharata Siddhāntam.
- 4. Pillaippinivākatam.
- 5. Anubhava Vaidyam.
- 6. Mattuvākatam.

#### **TELUGU**

- 1. Brahmavāidya Sudhārņavamu.
- 2. Rāgatāļacintāmaņi.
- 3. Vaidyacintāmaņi.
- 4. Kumāramuni katha.
- 5. Kāṭamarāju katha.

#### SANSKRIT

- 1. Dēvakēraļam.
- 2. Pātanjala Yōgasūtra Bhāsya Vivarana

by Sankarācārya.

#### MALAYALAM

- 1. Kilivandusamvādam.
- 2. Advaita Vēdāntam.
- 3. Bārhaspatyasūtra with Malayalam commentary.
- 4. Karanapaddhati.
- 5. Yogasāram.

#### **KANNADA**

1. Sadgururahasyam.

#### **PERSIAN**

1. Shawakil-ul-Hur.

It is hoped that the publication of most of the important manuscripts will be completed within the next four years.

Some of the manuscripts taken up for puplication are represented by single copies in the Library and consequently the mistakes that are found in them could not be corrected by comparing them with other copies. The Editors have, however, tried their best to suggest correct readings. The wrong readings are given in round brackets and correct readings have been suggested in square brackets. When different readings are found, they have been given in the foot-notes except in the case of a few books, in which the correct readings have been given in the foot-note or incorporated in the text itself.

The Government of Madras have to be thanked for financing the entire scheme of puplication although there is a drive for economy in all the departments. My thanks are due to the members of the Expert Committee who spared no pains in selecting the manuscripts for publication. I have also to thank the various editors, who are experts in their own field, for readily consenting to edit the manuscripts and see them through the press. The various presses that have co-operated in printing the manuscripts in the best manner possible also deserve my thanks for the patience exhibited by them in carrying out the corrections made in the proofs.

Govt. Oriental MSS. Library, Madras, 1-9-51.

#### T. CHANDRASEKHARAN.

General Editor,
Madras Govt. Oriental Series.

### परपशा

"अर्वासि सप्तिरसि वाज्यसि वाजिनो वाजं धावत मरुतां प्रसवे जयत वि योजना मिमीध्वमध्वनः स्कभ्नीत काष्ठां गच्छत वाजेवाजेऽवत वाजिनो नो धनेषु विप्रा अमृता ऋतज्ञाः । अस्य मध्वः पिवत मादयध्वं तृप्ता यात पथिभिर्देवयानैः"

इति वाजपेयेन यक्ष्यमाणेनानुसन्धीयमानानि हयभीत्साहकानि यज्र्षि पुरातने भारतीयकळाचारे अश्वस्य स्थानं विशद्यन्त्येव ।

> "देवानां मध्ये कश्चिदिमिष्टोमं ददर्श । अन्य उक्थ्यमपरोऽतिरात्रम् । ते च स्वस्वदर्शनमनितकम्य तान् यज्ञाननुष्ठितवन्तः । ते देवाः सर्वे सहैव वाजपेयं दृष्ट्वाहमेव प्रथममनेन यजा इत्येवं विवदमानाः परस्परं प्रथमानुष्ठातृत्वलक्षणं ज्यैष्ठ्यं नाङ्गीचकुः । तत एवं समयं चकुरस्माकं मध्ये आजिं धावनेन यः कश्चिज्ञयति स एव ज्येष्ठोऽस्त्विति ।"

इति प्रकरणं भाषते सायणाचार्यः । क्व वाजपेयद्रष्टारो मिलनः ? क्वाश्वः ? तेषां मध्ये ज्येष्ठयं निर्णेतुमश्वश्चेदुपयुज्यते, अवधार्यतामश्वस्य भारतीयकलाचारे गरिमातिशयः

अश्वमेधेन यजमानास्तु यज्ञाश्वस्य पत्यङ्गचेष्टितं हवनेन पावयन्ति ।

"आयनाय स्वाहा प्रायणाय स्वाहा । उद्गावाय स्वाहोद्भुताय स्वाहा । शूकाराय स्वाहा शूकृताय स्वाहा । पलायिताय स्वाहापलायिताय स्वाहा । आवल्गते स्वाहा परावल्गते स्वाहा । आधते स्वाहा प्रयते स्वाहा । सर्वसै स्वाहा " इति ।

एवं श्रुतिमहितोऽश्वो भारतभुवि चिराम जनानां दैनन्दिनप्रवृत्तावुपयुक्तः, प्रकृत्या सुरुभः, जवेन हृदयहारी, धृत्या सुहृत्, वहनेन चोपकारी नितरां सिन्निहित आसीत्। ततश्च तिसिन्निरतिशयोऽभिमानः, तस्य हिताहितसुखदुःखेषु विचिकित्सा, शुभाशुभदुष्टादुष्टविवेचने श्रद्धा च जनानां न हि स्वमावविरुद्धा?

ताद्दशे विवेचने प्रथमं प्रसक्तः पुराणपात्रं शालिहोत्रमुनिः । स हि सपक्षाणां वाजिनां यथेच्छं विहरतां मनुष्योपयोगितापादनाय पक्षांश्चिच्छेद । चिरसहवासलब्धपज्ञस्तेषां स्वभावं लक्षणानि च स्वयं विज्ञाय गर्गसुश्रुतादिभिः (सतीर्थ्यैः !) शिष्येः सह विचार्य तानि यथायथं शिष्यानध्यापयामास । सेयमध्यापनधोरणी संवादरूपा शिष्येः सङ्गृहीता शालिहोत्रीयनाम्ना अन्थरूपेणाद्य लभ्यते ।

स च प्रन्थ उन्नयोत्तर - शारीरक-चिकित्सा - शिशुवैद्योत्तरोत्तर - सिद्धि-रहस्य-स्थानैरष्टधा विभक्त इति शालिहोत्रोन्नयपस्तावे दृश्यते । उन्नयभागस्तञ्जापुर-सरस्वतीमहालये लभ्यते । रहस्यस्थानं तृद्यपुरम्रन्थागार उपलभ्यत इति तद्धन्थागारसूची निवेदयति ।

इमं मन्थसुपादाय प्रवृत्तमिदं प्रस्तुतसुपरिप्रकाश्यमानमश्वशास्त्रं नकुलेन सङ्गृहीतमित्सुपोद्धन्यते ।

स च नकुलः पाण्डवान्यतम इत्यत्र तु प्रमाणं चिन्त्यम् । पाण्डवनाथस्य कृष्णस्य युधिष्ठिरादीनां नकुलसहितानां च जयघोषं पुरस्कृत्य "राजन्निति" कमपि राजानं निर्दित्त्यायं नकुलः 'शालिहोत्रीयं समस्तं दृष्ट्वा तत्त्वार्थ(१)मनघं (१) शास्त्रं (१) ब्रूते ।' आत्मप्रोत्साहनपुरःसरं प्रन्थमारभमाणोऽयं पाण्डवान्यतम इत्यङ्गीकारापेक्षया "अश्वशास्त्रपृत्तावश्वममैवेदितया प्रसिद्धस्य नामस्वीकारेण स्वप्रन्थस्य प्रामण्यमथवा विविदिषूणां कुतुकं संपिपादियषन् कोऽप्यन्योऽयं नकुलोप-नामक" इति यद्युद्धते, नात्र सर्वथा आन्तिः । प्रमा स्यादिष ।

"प्रणिपत्य धवल्रतनु" मित्यत एव प्रन्थारम्भः "रचितः स्वयं ''मिति, वक्ष्ये समुद्देशमित्युत्तमपुरुषोपादानेन च वाक्योपसंहारात् । ततः पूर्वभागस्तु कस्यापि लेखकस्योपोद्धातकविता '' इति पक्षस्तु नकुलस्यात्मपोत्साहनमेव निराकुरुते ; पाण्डवान्यतमत्वं तु न हि निश्चप्रचं साधयति ।

भाषायाः परिशीलने तु यावन्तो नव्यशैलीद्योतकाः प्रसादजुष्टा लाक्षणिकाः प्रयोगाः, तावन्तः प्राचीनपद्धतिमनुसरन्तोऽवैयाकरणाः प्रयोगा अप्युपलभ्यन्ते । कियन्तो "विन्द्यातः"? कियन्तः कारकविरोधाः कियन्तो वचनविपर्यासाः? एतेषां सामञ्जस्यसंपादनेन अन्थकर्तुर्विवक्षितविज्ञाने अन्थान्तरस्लान्तरसहकारः केवलं न पर्यामातीति नेदं वक्तव्यम् ।

द्वादश वल्गाः प्रस्तूयन्ते ; तासां नामामि च ; नैता निरुक्ताः ।

कोऽर्थस्तस्य? न कोऽपि कोशो निघण्डुर्वा कलयत्यंतम् । परन्त्वश्चेतिहास-विमर्शाय वेदे परिशौलिते तत्राश्वमेधप्रकरणेऽङ्गचेष्टितहवनमन्त्रेषु "आवल्गते स्वाहेति" श्रूयते । अत्र "चतुर्णामपि पादानां सकृदुत्रमनमाभिमुख्यविषयक-मावल्गनमिति" सायणाचार्यो व्याचष्टे । एवं चतुर्णां पादानां सकृदुत्रमने प्रकारविशेषा एव पुष्पवन्त्यादिनामभिः कथ्यन्त इति बोद्धव्यम् ।

शास्त्रमिदं न किमिप शास्ति ! इदिमित्थिमिति न हि निष्कर्षे प्रगल्मते । इदमिप, एवं वा, अन्यथाऽपि, यथोचितिमित्यादिवचनैर्विनैव तादृशानां भावा-नामवकाशं ददाति । परामृश्यतां कुललक्षणाध्यायः । अथवा स्त्रीपुंसभेदानिभ-मर्शी रन्श्रोपरन्त्रस्थानिर्णयः । न हि शास्त्रेऽस्मिन् कुत्रापि बडवैदम्पर्येण परामृष्टा । तस्माच्छास्त्रत्वमपलपित्नबन्धोऽयं बहून् हयसम्बन्धिनो विषयानापाततो बहुतः सङ्गृह्य क्रोडीकरोति । केषुचिदध्यायोपसंहारेषु गर्गकृतत्वस्मरणमपीदं स्फुटीकुर्यात् ।

परिमदमत्र प्रमोदस्थानं यत्प्राणिविज्ञानमेव किमिप निन्दामिवाविज्ञेयिमवा-वजानत्सु शास्त्रिवर्णेषु — पुरातनप्रन्थप्रकाशनप्रस्तावेन वा चित्रसहकृतत्या वा प्रौढावभासस्यास्य निबन्धस्य प्रकाशनं निरचिनोदियं प्रकाशनसमितिः। परन्तु किमिप प्रन्थान्तरं विषयेण विस्तरेण प्रामाण्येन च विशिष्टतरमेतद्विषयकं प्राकाश-यिष्यत चेत्साधुतरमभविष्यदिति तु वार्ता कृतोद्वाहस्य लग्नपरीक्षामनुवर्तते।

तुरङ्गमित्रानस्य भवेशिकास्वरूपोऽयं प्रन्थः विदुपामत्रापि विज्ञानविभागेऽ-वधानमादध्याचेत् मम कृतोऽर्थः ।

श्री लिलेतामहाल् तज्जीर 1—7—52

इत्थं शेमुपी वेङ्कटरामशास्त्रिणां तनूजः स्वामिनाथ आत्रेयः ।

### முகவுரை

அசுவசாஸ்திரம் எனப்படும் இந்நூல் குதிரைகளின் இலக்கணம் பற்றியது. பாரதநாட் டின் புராதனப்பெருமக்கள் பல்வேறு குதிரைகளேக் கூர்ந்து கவனித்து கண்டுபிடித்த உண்மைகளேயும் விசேஷங்களேயும் தொகுத்துக்கொடுக்கும் பல நூல் களுக்கு முகவுரை போன்றது.

இந்த சாஸ் திரத்தின் ஆரம்பத்தில் சொல்லியிருப் பது போல் பாண்டவர் ஐவரில் ஒருவரான நகுலஞல், குதிரைகளின் தத்துவமறிந்த மஹான்களான சாலி ஹோத்திரர் ஸுச்ருதர் கர்கர் முதலியவர்களின் நூல்களிலிருந்து, பாமரர்களும் எளிதில் அறிந்து கொள்ளத் தக்கமுறையில் சுருக்கமாகவும் தெளிவாக வும் இது தொகுத்துக் கூறப்படுகிறது.

நாகரிக ஆரம்பகாலத்திலிருந்தே பாரத மக்க ளுக்கு விலங்கினங்களிடமுள்ள அன்பும், தோழமை யும், அனுதாபமும் தான் இந்த நாகரிகத்**தின் தனி**ச் சி**ற**ப்பு.

பாரதநாட்டின் ஆதி இலக்கியங்களான வேத நூல்களில் விலங்கினங்களேப் பற்றிய வர்ணனேகளே நோக்கிணுல் இந்த உண்மை புலணுகும். குதிரைகளும் பசுக்களும் போட்டி போட்டுக்கொண்டு வேத கவிக ளின் கவனத்தைக் கவர்ந்திருக்கின்றன. பசுக்களேக் காட்டிலும் குதிரைகள் தாம் அம்மக்களுக்கு முதன் முதலில் உபயோகப்பட்டிருக்கின்றன; கற்பின் களில் கிளேத்திருக்கின்றன என்று கூடச்சொல்ல லாம்.

ருக்வேதத்தில் குதிரைகள்ப்பற்றிய வர்ணண்கள் கவனிக்குங்கால், காலப்போக்கிணும் அனுபவமிகு தியாலும் எல்லாத்துறைகளிலும் முற்காலத்தவரைக் காட்டிலும் அதிகம் தெரிந்தவர்களாகக் கருதப்படும் இக்காலத்தவரைவிட மூன்னவருக்கு குதிரைகளின் சிறப்போ உபயோகமோ அதிகம் தெரிந்திருக்க வேண்டு மென்று தான் தோன்றுகிறது. உண்மை யில் வாகன வசதிகளில் மிகவும் முன்னேற்ற மடைந்துவிட்ட நாம் குதிரைகளேப்பற்றி முன்னேர் கள் அறிந்து வெளியிட்டிருந்த பல உண்மைகளே காலப்போக்கில் மறந்துவிட்டோம் என்றுதான் சொல்லவேண்டும்.

" ரதத்தில் ஏறிய வீரன் குதிரைகளேச் சவுக்கினுல் விரட்டும் போதே வீரர்களேயும் அணிவகுத்துச் செலுத்துவதுபோல் மழையின் அதிபதியான பர்ஜன்ய தேவன் மேகங்களே பெய்யவேண்டிய இடத்திற்கு விரட்டும் போதே காற்றையும் அவற் றிற்கு அனுகூலப்படுத்துகிருன்" – என்கிருர் வேதகவி.

குதிரை காற்றை எதிர்த்துப் போகிறது. ஆனல் சவுக்குச் சொடுக்கின் வேகத்தில் காற்றின் போக் கையே மாற்றுவதாக கவி கற்பணே பண்ணுகிருர். காரியத்தில் ஊக்கமும் உற்சாகமும் கொண்டவனுக்கு ஏற்படும் இடையூறுகள் எல்லாம் அலட்சியமாக தோன் றவேண்டிய அவசியத்தை இன்றையப் புது மைக் கவிகளும் கண்டு பிரமிக்கத்தக்கமுறையில் வேதகவி பாடிவிட்டார்.

அச்வமேத கட்டத்தில் யாகக்கு திரையின் ஒவ் வொரு செய்கையையும் போற்றிச் செய்யும் ஆஹு திகள் என்ன விணேதமான சேஷ்டைகளேக் குறிப் பிடுகின்றன? குதிரைகள் கழுத்தைக் கோணும் அழகுகள் எத்தனே? இவைதுளே விவரிக்கத் தேர்ந்த கலேச்சொற்களே இப்பொழுது கலேக்களஞ்சியங்களில் தான் தேடவேண்டும். அப்படித்தேடி எடுத்துக் கொடுத்தாலும் அந்த வழக்கு ஒழிந்துபோன சொற் கள் ஊமைகள் தானே?

வாஐபேயம் என்ற தொரு யாகமே குதிரைக ளின் சிறப்பில் வேதம் கண்ட வரமுனிகளின் ஆர்வத் தையும் ஆச்சரியத்தையும் சுட்டிக்காட்டுவது போல் அமைந்திருக்கிறது.

யாகங்களே முதன்முதல் கண்டுபிடித்தவர்கள் போட்டிபோட்டுக்கொண்டு வழிவகுததுப் பெருமை அடைந்தார்கள். அவர்களில் பலபேர் வாஜபேய யாகத்திற்கு வழி வகுத்தவர்கள். அவர்களில் யார் முதலில் அந்த யாகத்தைச் செய்வது - என்று கேள்வி பிறந்தது. அதற்கொரு போட்டி வைத்தார்கள். என்ன போட்டி? அவரவர் தம் தம் குதிரைகளே ஓட்டி யார் முதலில் ஒரு குறிப்பிட்ட இடத்தைச் சேர்கிருரோ அவரே அந்த யாகத்தை முதன் முதல் செய்யலாம் என்று முடிவு கட்டிக்கொண்டார்கள். அந்தமுடிவின்படி ஏற்பட்ட குதிரைப் பந்தயத்தில் தேவகுரு பிருஹஸ்பதி வெற்றி பெற்ருர். அவரே முதன் முதல் அந்த யாகத்தைச் செய்த பெருமையை யும் ஏற்ருர்.

அந்தப் பந்தயத்திற்காக குதிரைகளே ஓட்டும் மந்திரம் ஒன்று வாஐபேய கட்டத்தில் வருகிறது. ஒரு மந்திரம் சொல்லி குதிரைகளின் கொண்டை களேத்தடவி விடவேண்டும். " ஜலப்பிரவாகத்தில் ஏற் படும் சுழலுக்கு அடுத்தாற்போலுள்ள குமிழி ஈடு கொடுப்பதுபோல், அந்தக் குமிழிபோன்ற உன் கொண்டை கொடுக்கும் வேகத்தினுல் எனக்கு வெற்றியளிக்கவேணும். திரிவிக்கிரமாவதாரம் செய்த பெருமாளப் போல மூன்றே தப்படிகளில் எனக்கு வெற்றிகிட்டச் செய்யவேண்டும்"-என்று உற்சாகப் படுத்துகிறது.

"நீ இழுக்கும் ரதத்தில் உள்ள அழகிய சக்கரங் கள் உண்டாக்கும் சத்தம் செல்வதற்குமுன் நீ சென்று எனக்கு வெற்றியளிப்பாயாக. நீ போகும் வேகத்தில் நீண்டவழி குறுகவேண்டும். எல்ஃயிலே சென்று உன் தஃ முன்னுல் முட்டவேண்டும்...." என்றெல்லாம் குஷிப்படுத்துகிறது. பல குதிரை கள் அதற்கு முன்னுல் பெற்ற வெற்றிகளே யெல்லாம் அதற்கு ஞாபக மூட்டுகிறது.

உபஙிஷத்துக்களில் குதிரை ஏற்றபதவி மிகச் சிறந்தது. வேதங்களில் அக்னிக்கும் வாயுவுக்கும் ஈடாகப் போற்றப்படும் புரவி உபஙிஷத்துக்களில் எல்லா தத்துவங்களுக்கும் ஆதாரமான பிரம்மதத்து வத்தைத் துலக்குவதற்கே உருவகமாகிறது. காவியங்களேப் பற்றிக் கூறவே வேண்டியதில்லே. வால்மீகி ராமாயணத்தில் ராமீனக் காட்டுக்குக் கொண்டுவிட்டுத் திரும்பிய சுமந்திரன் '' ராமனில்லா மல் திரும்பும் ரதத்தை இழுக்கக் குதிரைகள் மறுத்து விட்டன''- என்று கதறுகிருன். மனுஷ்ய வாழ்வில் குதிரைகளுக்கு எவ்வளவு நெருங்கிய, உயரிய உறவு இருந்தால், வால்மீகி இந்தச்சிறு வர்ணணயில் ராமன் காட்டுக்கு போனபோது மக்களுக்கு ஏற்பட்ட ஏக் கத்தைப் பிரதிபலித்திருக்க முடியும்? காதம்பரி எழு திய பாணபட்டன் இந்திராயுதம் என்ற குதிரை யைப்பற்றிக் குறிப்பிடும் மனேதத்துவ வர்ணணேகள் ஆச்சரியப்படத்தக்க உண்மைகள்.

இப்படி பாரத மக்களின் வாழ்க்கையில் மிக நெருங்கி ஈடுபட்டு உழைத்திருக்கும் குதிரைகளேப் ப**ற்றி** ஆதிகாலம்தொட்டே சாஸ்திரங்கள் பிறந்த தில் ஆச்சரியமில்ஃ.

அப்படிப்பட்ட நூல்களுக்கு முதலில் வழி காட்டியவர் சாலிஹோத்திரர் என்ற முனிவர். அவர் காலத்தைப் பற்றியோ வாழ்க்கையைப் பற்றியோ சரித்திரங்களில் ஒன்றும் நம்பகமாகக் கிடைக்க வில்ஃ. அவர் சாலாதுரம் என்ற ஊரில் பிறந்தவர் என்றும் அது காந்தாரத்தில் இருப்படுதன்றும் சொல்லப்படுகிறது. சா லா துரம் என்ற ஊர் ஹாலாதுர ஆலாதுர, லாதுர முதலிய பல திரிபு களுக்குப் பின் இன்று லாகூர் என்று ஆகியிருக்கிற தென சரித்திர நிபுணர்கள் கூறுகிருர்கள். இன் ஞளும் அங்குள்ள குதிரை வைத்தியர்களுக்கு சலூதர் என்ற பெயர் வழங்குகிறதாம். இவருடைய நூல்களிலிருந்து மேற்கோள்கள் எடுத்துரைத்து வைத்திய நூல் எழுதியிருக்கும் ஸுச்ருதருடைய காலத்தைப்பற்றிய சர்ச்சை அவருடைய காலத்தை கிருஸ்துவுக்கு முன் ஒன்பதா வது நூற்றுண்டென முடிவுகட்டி யிருப்பதைக் கொண்டு இருவரும் சமகாலத்தவரோ, சாலிஹோத் திரர் சற்று முன்காலத்தவரோ என்று ஹேஷ்யம் சொல்வதைத்தவிர வேறு வழியில்கே.

இ**வர் எ**ழுதிய சாலிஹோத்திரீயம் என்ற நூல் எட்டுப் பகுதிகள் கொண்டது.

1. உன்னயம், 2. உத்தரம், 3. சாரீரகம், 4. சிகி**த்ஸை,** 5. சிசுவைத்யம், 6. உத்தரோத் தரம், 7. ஸித்திஸ்தானம், 8. ரஹஸ்யம்.

இவற்றில் முறையே முதல் மூன்று பகுதிகளில் அங்க இலக்கணம் முதலிய பொதுவிஷயங்களும் அடுத்த பகுதிகளில் வைத்ய முறைகளும் கூறப்படுகின்றன. ரஹஸ்யப் பகு தியில் சஸ்திர சிகித்ஸை, பிசாசு முதலிய பாதைகளுக்குச் சிகித்ஸைவிஷ் சிகித்ஸை, இந்திரிய பலம் பெற மருந்துகள்—முதலியன கூறப்படுகின்றன. இந்த எட்டுப்பகுதி களில் உன்னயம் என்ற பகுதிமட்டும் சரஸ்வதி மஹாலில் கையெழுத்துப் பிரதி கிடைத்திருக்கிறது. ரஹஸ்ய ஸ்தானம், ஒரே பிரதி கிடைத்திருக்கிறது. நஹஸ்ய ஸ்தானம், ஒரே பிரதி உதயபூர் புத்த காலயத்தில் இருப்பதாகத்

மேலே குறிப்பிட்ட உன்னயம் முதலிய மூன்று பகுதிகளில் உள்ள விஷயங்களே மட்டும் திரட்டி, ஜயதத்தர் கர்கர் முதலியோரின் நூல்களில் இருந்தும் தொகுத்து இந்த நூல் ஆக்கப்பட்டிருக்கிறது.

இந்த நூலில் கூறப்படும் இலக்கணங்களேக் கூர்ந்து கவனித்தால், இலக்கணத்திற்குத் தேவை யான கச்சிதமான பாகுபாடுகளும், நிர்ணயங்களும் இல்லாமல் எல்லாம் மேலெழுந்த வாரியாகவும், முன் னுக்குப்பின் முரண்பட்டதாகவும் தோன்றும். ஆளுல் ஈச்வர ஸ்ருஷ்டியின் தனிச் சிறப்பான, ஒன்றுபோல் மற்றுன்று காணு வீசித்திரமான பிராணிகளுக்கு, எல்லா நுட்பங்களே கோடித்து, குறிப்பிட்டு, காண் பித்து அவைகளின் நன்மைகளேயும் திமைகளேயும் எடுத்துச் சொல்லவேண்டியிருக்கிறது என்பதை உணர்ந்துவிட்டால், மேலே சொன்ன முரண்பாடுகள் குற்றமாகா. அந்த முரண்பாடுகளுக்கு சமரஸம் காணப்போதிய அனுபவம் தான் தேவை என்பது புலனுகும்.

இந்நூலின் ஆரம்பத்தில் குதிரைகள் இறக்கை இழந்த வரலாறு கூறப்படுகிறது. வேதப்பகுதிகள் சிலவற்றை கவனித்தால் அது வெறும் கற்பீனையல்ல– என்றே தோன்றுகிறது.

" ததிக்ராவா" என்ற குதிரை, பறக்கும் வேகத் தில் தயிரைப்போன்ற வெண்மேகச்சிதல்களே வாரி இறைத்துச் செல்வதால் அப்பெயர் பெற்றது. " தார்க்ஷ்யன்" – என்று இன்று கருடனுக்கு வழங் கும் பெயர் ருக்வேதத்தின் முற்பகுதியில் குதிரை பையே குறிப்பிடுகிறது. வாயுவுக்கும் குதிரைக்கும் பர்யாயமான பல சொற்கள் முதன் முதலில் குதிரையை மட்டுமே குறிப்பிடுகின்றன. ஆகவே விலங்கின வளர்ச்சியின் ஆரம்பகாலத்தில் குதிரை களுக்கு இறக்கைகள் இருந்திருக்கலாம் – என்ற ஹேஷ்யத்தை மறுக்க பிராணி சரித்திர நிபுணர்கள் ஆதாரம் காட்டாதவரை மேலே சொன்ன மேற் கோள்களே கற்பனே எனப் புறக்கணிக்கவேண்டிய தில்லே.

இந்த நூலுக்கு மூன்று பிரதிகள்.—யாவும் கைபெழுத்துப் பிரதிகள்—ஸரஸ்வதி மஹாலில் உள்ளன. 1. சித்திரங்களுடன் கூடியது. 2. சித்திர மில்லாமல் மூலம் மட்டும். 3. முதல் நான்கு அத்தியாயங்கள் மட்டும் உள்ளது.

இவைகளில் எழுத்துப் பிழைகள் அனந்தம். இலக்கணப் பிழைகள் அபரிமிதம். ஆயினும் இலக் கணப் பிழைகளேப் பற்றியவரை இந்த நூலுக்கு சமகாலத்தவைகளாகச் சொல்லக்கூடிய புராணங் களில் மலிந்து கிடக்கும் இலக்கணப் பிழைகளே இதிலும் காணப்படுவதால் அவைகளேப் பிழைகள் என்று சொல்வதைக்காட்டிலும் அக் காலத்து வழக்குச் சொற்கள் என்று சொல்வதே பொருந்தும்.

வடமொழி அறிவு—என்ற ஒரே யோக்யதை யுடன் இந்நூலேப் பதிப்பிக்க உதவி செய்வதாக ஏற்றுக்கொண்ட எனக்கு இது மிகவும் சோதணேக் களம் ஆகிவிட்டது. முதலில் இதில் கண்ட இலக் கணச் சொற்களுக்குப் பொருள் கண்டுபிடிப்பதே பெரும் சுவீல கொடுத்தது. கூடியவரை—தெரிந்து தவறு நேரக்கூடாதென்ற குறிக்கோளுடன் மட்டும் இதைப் பரிடீலின செய்து மூலத்தை அச்சுக்குத் தயார் செய்யவே வருஷம் இரண்டாகிவிட்டது. அப்படி மூலத்தைப் பண்படுத்துவதில் ஸரஸ்வதி மஹாலில் – ஸம்ஸ்கிருத ஸேவையே வாழ்க்கை லட்சியமெனக் கொண்ட மந்திரமூர்த்தி பிரஹ்ம ஸ்ரீ சுப்ரமணிய சாஸ்திரிகள் இந் நூலுக்குச் செய்த தமிழ் மொழிபெயர்ப்பு மிகவும் உதவியாக இருந்தது. அந்த மொழிபெயர்ப்பைத்தான் சுருக்க மாக இந்த நூலின் பிற்பகுதியில் சேர்த்திருக்கிறது.

வடமொழியோ தமிழோ தெரியாத உற்சாகி களுக்கு கோடிகாண் பிக்கும் முறையில் கடைசியில் ஒரு ஆங்கிலக் குறிப்பும் சேர்க்கப்பட்டிருக்கிறது. இந்தக் குறிப்பின் தயாரிப்பில் முழு மனதுடன் ஈடுபட்டு திருத்தி உதவி செய்த ஸரஸ்வதிமஹால் கௌரவக் காரியதரிசி ஸ்ரீ S. கோபாலன் в. A. B. L., அவர்களுக்கு நான் மிகவும் கடமைப்பட்டிருக் கிறேன்.

இப்பதிப்பை வெளியிடுவதேற்கு ஆர்வத்துடன் கலர்பிளாக்கு முதலியவைகளே மூலப்பிரதிகளுக்கு கொஞ்சமும் வழுவாமல் தயாரித்து அச்சடித்**து ஒரு** முதல்தர பிரசுரமாக, அழகு கழ் பதிப்பித்துக் கொடுத்த திருச்சி யுன்!\_ட் பிரிண்டர்ஸ் அவர்களுக்கு என்னுடையவும் ச**ரஸ்**வதி மஹால் அதிகாரிகளுடைய வும் மனமார்க்த **நன்றி உ**ரித்தது. குதிரையைப் பற்றிய அறிவுக்கு அரிச்சுவடி என்று சொல்லக்கூடிய இந் நூல் இன்னும் குதிரை களின் விசேஷங்களேப்பற்றியும் வைத்ய முறைகளேப் பற்றியும் விரிவாக வடமொழியில் மலிந்து கிடக்கும் கிரந்தங்களுக்குத் திறவுகோலாக இருந்து, அவற்றை யும் வெளிக்கொணர்ந்து, பாரத நாகரிகத்திலே மிக முக்கியமான ஸ்தானம் வகித்து வந்த குதிரைகளுக்கு மறுபடியும் மேற்படி ஸ்தானம் கிட்ட உதவிசெய்யு மானுல் – நான் கிருதார்த்தனுவேன்.

ஸூர் லேவீதோ மஹால் ) தஞ்சை . 1—7—52 ஸ்வாமினுத ஆத்ரேயன்

### CONTENTS

|                                      | Sanskrit<br>Page | $\begin{array}{c} \mathbf{Tamil} \\ \mathbf{Page} \end{array}$ | English<br>Page |
|--------------------------------------|------------------|----------------------------------------------------------------|-----------------|
| वाजिप्रशंसाऽध्यायः ।                 | 1                |                                                                |                 |
| குதிரைகளி <b>ன் பெருமை</b>           |                  | 137                                                            |                 |
| In Praise of Horses                  |                  |                                                                | 205             |
| रैवतस्तोत्रम्                        | 7                |                                                                |                 |
| ரை <b>வ</b> தர் துதி                 |                  | 139                                                            |                 |
| In Praise of Raivata                 |                  |                                                                | 206             |
| प्रश्नाध्यायः                        | 8                |                                                                |                 |
| குதிரை இறக்கை இழந்த                  |                  |                                                                |                 |
| <b>வ</b> ரலா று                      |                  | 140                                                            |                 |
| Horses lose their wings              |                  |                                                                | 206             |
| प्रदेशाध्यायः                        | 10               |                                                                |                 |
| உடலமைப்பு                            |                  | 10                                                             |                 |
| Anatomy of Horses                    |                  |                                                                | 10              |
| अङ्गलक्षणप्रकरणाध्यायः               | 18               |                                                                |                 |
| அங்கங்களின் இலக்கணம்                 |                  | 142                                                            |                 |
| Characteristics of Horses            |                  |                                                                | 207             |
| अश्वलक्षणोपोद्धाताध्यायः             | 21               |                                                                |                 |
| அசு <b>வ</b> இலக்கணை <b>வகுப்</b> பு |                  | 145                                                            |                 |
| General characteristics              |                  |                                                                | 209             |
| दशाक्षेत्रविचारः ।                   | 22               |                                                                |                 |
| <b>வ</b> யது முறையும் அங்க           |                  |                                                                |                 |
| <b>வ</b> குப்பும்                    |                  | 146                                                            |                 |
| Age of Horses and Regional           |                  |                                                                |                 |
| division of their body               |                  |                                                                | 209             |

#### — xxxii —

| •                                              | Sanskrit<br>Page | Tamil<br>Page | English<br>Page |
|------------------------------------------------|------------------|---------------|-----------------|
| आवर्ताध्यायः                                   | 23               | 1 080         | * "5"           |
| ஆவர்த் தங்கள்                                  |                  | 147           |                 |
| Avartas                                        |                  |               | 210             |
| मिश्रितलक्षणाध्यायः                            | 34               |               |                 |
| சித்தி <b>ரவ</b> ர்ணக் குதி <b>ரை</b> கள்      |                  | 152           |                 |
| Horses of multiple colours                     |                  |               | 214             |
| पुण्ड्रुलक्षणाध्यायः                           | 43               |               |                 |
| புண்டிரை லக்ஷணங்களும்                          |                  |               |                 |
| ப <b>லன்</b> களும்                             |                  | 159           |                 |
| Pundras                                        |                  |               | 216             |
| पुष्पलक्षणम्                                   | 45               |               |                 |
| பு <b>ஷ்ப</b> லட்சணம்                          |                  | 161           |                 |
| Pușpas or flowers                              |                  |               | 217             |
| हेषितशुभरुणम्                                  | 47               |               |                 |
| குதிரை கூணப்பின் பெலன்                         |                  | 164           |                 |
| Neighing of Horses                             |                  |               | 218             |
| गन्धलक्षणम्                                    | 49               |               |                 |
| <i>குதி<b>ரையின்</b> மணமு<b>ம்</b> பலனு</i> ம் |                  | 165           |                 |
| Smell of Horses                                |                  |               | 218             |
| छाया लक्षणम्                                   | <b>50</b>        |               |                 |
| குதிரை சாயையும் பலனும்                         |                  | 166           |                 |
| Shade of Horses                                |                  |               | <b>2</b> 18     |
| गतिलक्षणम्                                     | <b>52</b>        |               |                 |
| <b>நடை இலக்கண</b> ம்                           |                  | 168           |                 |
| Trot of Horses                                 |                  |               | 219             |
| सत्त्वलक्षणम्                                  | <b>52</b>        |               |                 |
| ஸத் <b>துவ</b> (த <b>ன்</b> மை) இலக்கணம்       |                  | 168           |                 |
| Character of Horses                            |                  |               | 219             |

### —xxxiii—

|                                     | Sanskrit<br>Page | Tamil<br>Pag <b>e</b> | English<br>Page |
|-------------------------------------|------------------|-----------------------|-----------------|
| महादोषाध्यायः ।                     | 54               |                       | 4               |
| முற்றும் தவிர்க்க <b>வே</b> ண்டிய   |                  |                       |                 |
| தோஷங்கள்                            |                  | 171                   |                 |
| Defects to be avoided               |                  |                       | 221             |
| तालुरङ्गाध्यायः                     | 64               |                       |                 |
| கேன்னைத்தின் நிறமும் பலனும்         |                  | 171                   |                 |
| Colour of the Jaw                   |                  |                       | 221             |
| कुललक्षणाध्यायः                     | <b>6</b> 6       |                       |                 |
| ஜா தி குதிரைகள்                     |                  | 172                   |                 |
| Blood stock of Horses               |                  |                       | 221             |
| वयोज्ञानम्                          | 82               |                       |                 |
| <b>வயதறி</b> யும் வகை               |                  | 180                   |                 |
| Age of Horses                       |                  |                       | <b>222</b>      |
| वर्णलक्षणम्                         | 91               |                       |                 |
| நி <b>ற</b> இலக்கணம்                |                  | 186                   |                 |
| Colour of Horses                    |                  |                       | 225             |
| राजवाहाध्यायः । , .                 | 100              |                       |                 |
| அரசனுக்கேற்ற குதிரை                 |                  | 187                   |                 |
| Horses suitable to different riders |                  |                       | 225             |
| आयुर्रुक्षणाध्यायः                  | 113              |                       |                 |
| ஆயுள்                               |                  | 191                   |                 |
| Life of Horses                      |                  |                       | 227             |
| उत्पातम <b>करणाध्यायः</b>           | 115              |                       |                 |
| குதி <b>ரை உ</b> ணர்த்தும்          |                  |                       |                 |
| ்பெருங்கேடுகள்                      |                  | 193                   |                 |
| Indication of calamities            |                  |                       | <b>22</b> 8     |
| वाहनाशिक्षाध्यायः ।                 | 117              |                       |                 |
| கு திரைகளேப் பழக்கும் வி தம்        |                  | 195                   |                 |
| Training of Horses                  |                  |                       | <b>22</b> 9     |

#### -xxxiv-

| धाराऽध्यायः ।                            | Sanskrit<br>Page<br>120 | Tamil<br>Page | English<br>Page |
|------------------------------------------|-------------------------|---------------|-----------------|
|                                          | 120                     | 107           |                 |
| குதிரைகளின் நடை                          |                         | 197           | 222             |
| Trot of Horses                           |                         |               | 230             |
| आरोहविधानाध्यायः                         | 121                     |               |                 |
| குதிரை ஏற்றம்                            |                         | 198           |                 |
| Riding                                   |                         |               | 230             |
| अनुबन्धः                                 | 127                     |               |                 |
| <b>அனுப</b> ர்தம்                        |                         | 200           |                 |
| Appendix                                 |                         |               | 231             |
| अन्धवधिरादिविज्ञानम्                     | 128                     |               |                 |
| புலனிழந்த குதிரைகள்                      |                         | 200           |                 |
| Benumbed Horses                          |                         |               | 232             |
| अङ्गमानविज्ञानम् ।                       | 130                     |               |                 |
| உடலமைப்பின் அளவு                         |                         | 201           |                 |
| Measurement of limbs of Horses           |                         |               | 232             |
| मनस्तत्त्वविज्ञानम्                      | 131                     |               |                 |
| குதிரைகளி <b>ன்</b> மனேதத்து <b>வ</b> ம் |                         | 202           |                 |
| Psychology of Horses                     |                         |               | 233             |
| अश्वोपयोगिसामग्रीविज्ञानम् ।             | 134                     |               |                 |
| குதிரைக்குத் தே <b>வை</b> யான            |                         |               |                 |
| தள <b>வாட</b> ங்கள்                      |                         | 203           |                 |
| Equipments for a Horse                   |                         |               | 234             |

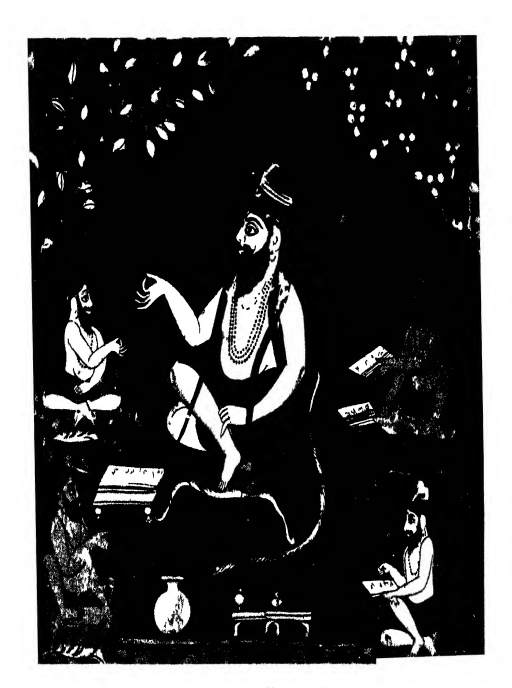
# चित्रसूची சுத்திரங்களின் அட்டவணே LIST OF ILLUSTRATION

Page

| 1.         | स्त्रीकृताश्वारूढा रतिः                                                  |           |
|------------|--------------------------------------------------------------------------|-----------|
|            | பாவையர்களாலான குதிரை <b>யின்</b> மேல்<br>ரதிதேவி                         |           |
|            | Rati on Horse made up of damsels                                         | iv        |
| 2.         | शिष्यमध्ये शालिहोत्रमुनि :                                               |           |
|            | சீடர் <b>களின் இடையே</b> சாலி <b>ே</b> ஹாத் <b>ர</b><br>முனி <b>வ</b> ர் |           |
|            | Śālihotra with his Disciplis                                             | XX        |
| 3.         | सपक्षा वाजिनः                                                            |           |
|            | பறக்கும் குதிரைகள்                                                       |           |
|            | Horses with wings                                                        | 8         |
| 4.         | <u> श्रु</u> वावर्ताः                                                    |           |
|            | நிலேயான ஆ <b>வ</b> ர்த்தங்கள்                                            |           |
|            | Permanent Avartas                                                        | 18        |
| 5.         | <b>बिचित्रा</b> आवर्ताः                                                  |           |
|            | பலவிதமான ஆ <b>வ</b> ர்த்த <b>ங்கள்</b>                                   |           |
|            | Āvartas of different kinds                                               | 24        |
| 6.         | निःश्रेणिका चतुरङ्गश्च                                                   |           |
|            | நிச்சிரேணிகை, சதுரங்கம்                                                  |           |
|            | Niśśrenika Caturanga                                                     | <b>32</b> |
| <b>7</b> . | ललाटावर्ताः वृषभावर्तश्च                                                 |           |
|            | கெற்றி ஆவர்த்தங்கள் : விருஷபாவர்த்தம்                                    |           |
|            | Avartas in Forehead: Vṛṣabhāvarta                                        | 40        |
| 8.         | पुण्ड्म्                                                                 |           |
|            | கெற்றிச் சுட்டிகள்                                                       |           |
|            | Pundras                                                                  | <b>42</b> |
| 9.         | देवमणिः                                                                  |           |
|            | தேவேமணி என்ற ஆவர்த்தம்                                                   |           |
|            | Devamaņi                                                                 | 48        |
|            |                                                                          |           |

#### - xxxvi -

|     | 2                                        | Pag       |
|-----|------------------------------------------|-----------|
| 10. | उपरन्ध्रावर्तः                           |           |
|     | <b>உபரந்</b> திரத்தில் ஆவார்த்தம்        |           |
|     | Avarta in Uparandhra                     | <b>56</b> |
| 11. | गलावर्तः केशान्ते शुक्ती च               |           |
|     | தொண்டையில் ஆவர்த்தம், முன்னுச்சியி       | ல்        |
|     | சிப்பிகளும்                              |           |
|     | Avarta in throat and 2 Suktis in Kesanta | 64        |
| 12. | श्रीवृक्षकी                              |           |
|     | <b>்ரீவிரு</b> க்ஷகீ                     |           |
|     | Srivrkşaki                               | 72        |
| 13. | सर्वमानदः                                |           |
|     | ஸா் <b>வ</b> மானதம் என்ற குதிரை          |           |
|     | Sarvamānada                              | 80        |
| 14. | अञ्चभावर्तस्थानम्                        |           |
|     | அசுபாவர்த்தத்தின் இடம்                   |           |
|     | Bad situation for Avartas                | 88        |
| 15. |                                          | 96        |
| 16. | "                                        | 104       |
| 17. | ,,                                       | 112       |
| 18. | सादी                                     |           |
|     | குதிரை வீரன்                             |           |
|     | A cavalier                               | 126       |
| 19. | राजाश्वः                                 |           |
|     | அரசனின் குதிரை                           |           |
|     | King's Horse                             | 136       |
| 20. | अष्टावर्ताः                              |           |
|     | எட்டு செழிகள்                            |           |
|     | Eight Avartas                            | 204       |
| 21. | प्रोथसमीपे दुष्टानि चिह्नानि             |           |
|     | மேலு தட்டின் அருகே கெட்ட சுழிகள்         |           |
|     | Bad marks near Protha                    | 227       |



SALIMOREA WATER HIS DISCIPLES

# ॥ अश्वशास्त्रम् ॥

#### **->**:≪-

## ॥ वाजिप्रशंसाऽध्यायः ॥

| आलिङ्ग्य देवीं हरितां निपण्णं सन्ध्यारुणं पारासृणीर्वहन्तम् । |   |
|---------------------------------------------------------------|---|
| परस्परस्पृष्टकटीनिवेशं भयापहं शक्तिगणेशमीडे ॥                 | १ |
| करङ्गमितपुस्तकी मधुरवल्लकीसङ्गमा                              |   |
| दृशा जितकुरङ्गमा कलितजङ्गमाजङ्गमा ।                           |   |
| अधिष्ठितविहङ्गमा सकलशास्त्रगारङ्गमा                           |   |
| सदास्तु हृदयङ्गमा वदनपङ्कजे वाङ्मम ॥                          | २ |
| मूले कल्पद्रुमस्य स्फटिकमणिनिभं चारुपद्मासनस्थं               |   |
| वामाङ्कारूढगौरीनिबिडकुचभराभोगगाढोपगूढम् ।                     |   |
| नानाळङ्कारकान्तं वरपरशुमृगाभीतिहस्तं त्रिणेत्रं               |   |
| वन्दे बालेन्दुमालिं गजवदनगुहाभ्यामुपाश्विष्टपार्श्वम् ॥       | 3 |
| जयति स पाण्डवनाथः कृष्णो राजा युधिष्ठिरो भीमः ।               |   |
| पार्थनकुलसहदेवास्तदनु वाजिशास्त्रतत्त्वज्ञाः ॥                | 8 |
| दृष्ट्वा समस्तं नकुलः शास्त्रं तच्छालिहोत्रीयम् ।             |   |
| व्रते तत्त्वार्थमनघं शास्त्रं कत्वा समासतः ॥                  | ų |

### अश्वशास्त्र

| प्राणिपत्य धवलतनुं तिमिरहरं गोपतिं शशाङ्कं च ।<br>अश्वायुर्वेदनिधिं महामुनिं शालिहोत्रं च ॥               | Ę  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| ये शालिहोत्रसुश्रुतगर्गादिमहर्षिभिः पुरा गदिता: ।<br>स्वे स्वे तुरङ्गशास्त्रे योगाः शान्स्ये विकाराणाम् ॥ | Ø  |
| तेषां मध्याद्राजन् सारतरं हयहितार्थमुद्धृत्य ।<br>रचितः स्वयं समासेन सङ्ग्रहः सिद्धियोगानाम् ॥            | ۷  |
| धर्मार्थकार्यसिद्धिः यथा तुरङ्गैः भवेत्तथा पूर्वैः ।<br>कथितैव महामतिभिः तथाऽपि वक्ष्ये समुद्देशम् ॥      | ९  |
| अश्वेर्हस्तगता पृथ्वी श्रीरश्वेः विपुलं यशः ।<br>विजयश्च भवेदश्वेरश्वो हभृषणम् ॥                          | १० |
| राजा गष्ट्रं यशो लक्ष्मीः धर्मकामार्थसंपदः ।<br>वाजिनो यत्र तिष्ठन्ति सर्वलक्षणसंयुताः ॥                  | ११ |
| तस्य सागरपर्यन्ता हस्ते तिष्ठति मेदिनी ।<br>एकाहमपि यस्याश्वा निवसन्ति महाजिरे ॥                          | १२ |
| विष्णोर्वक्षःस्थलं मुक्त्वा लक्ष्मीस्तस्य गृहे स्थिरा ।<br>निवसत्यश्वसङ्घातेः संपूर्णा यस्य वाहिनी ॥      | १३ |

| ते हयाः रात्रुत्रक्ष्मीणां हठादाकर्षणक्षमाः ।                                                           |            |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| ये वाजिनः मुसञ्चाराः सन्यासन्ये मुशिक्षिताः ।                                                           |            |
| ते विपक्षक्षयं ऋत्वा प्राप्नुयुः श्रियमुत्तमाम् ॥                                                       | <b>१</b> 8 |
| कोऽन्यस्तुरङ्गमं हित्वा प्रविशेद्रिपुवाहिनीम् ।<br>अश्वेन पुनरभ्येति कृत्वा परपराभवम् ? ॥               | १५         |
| रणे शस्त्रविभिन्नाङ्गान् गतास्त्रान् वणविह्वलान् ।<br>स्वामिनो वाजिनं मुक्त्वा को निर्वाहयितुं क्षमः? ॥ | १६         |
| पवित्रं परमं स्थानं माङ्गल्यमपि चोत्तमम् ।<br>दूराध्वानं गमयतां तथा सन्धानकर्मणि ।                      |            |
| अश्वेभ्यः परमं नास्ति राज्ञां विजयसाधनम् ॥                                                              | १७         |
| यस्यैकोऽपि सुपुष्टोऽश्वः बद्धस्तिष्ठति वेश्मिनि ।<br>तस्याशु विगतोत्साहा भीतास्तिष्ठन्ति शत्नवः ॥       | १८         |
| दृरदेशान्तरस्थोऽपि रिपुस्तिष्ठति शङ्कितः ।<br>तुरगा यस्य शास्त्रोक्ता विचरन्ति महीतले ॥                 | १९         |
| मुकल्पितो वरारोहो गजो न रिपुवाहिनीम् ।<br>तिष्ठन्तीं वा चलन्तीं वा प्रविशेत (?) यथा हयः ॥               | २०         |
| आशु कार्याणि भूपानां यथाऽश्वाः पृथिवीतले ।<br>कर्वन्तीह यथा शीघं न राजा न पदातयः ॥                      | २१         |

#### अश्वशास्त्रे

| पदातिगजमुख्यैश्च शतशोऽथ सहस्रशः ।                                                                      | ככ |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| वोष्टितोऽपि व्रजत्यश्वो यथेष्टं पक्षिराडिव ॥                                                           | २२ |
| रणाहतोऽपि तुरगो देशकालव्यपेक्षया ।<br>पुनः प्रतिनिवर्तेत हत्वा शत्रुं च मूर्घनि ॥                      | २३ |
| क्षणादेकत्वमायान्ति क्षणाद्यान्ति सहस्रधा ।<br>क्षणान्मुख्यं रिपुं वीक्ष्य नयन्ति यमसादनम् ॥           | २४ |
| क्षणमारात् क्षणं दृरं क्षणाद्याति रिपुं प्रति ।<br>ऐन्द्रजालिकवत्तिष्ठेत्कोऽन्यो मुक्त्वा तुरङ्गमम्? ॥ | २५ |
| ते विपक्षक्षयं कृत्वा प्राप्नुयुः श्रियमुत्तमाम् ।<br>खण्डीकृत्य रिपुन्यूहं विचरन्ति तुरङ्गमाः ॥       | २६ |
| शिक्षितोऽपि यदा तिष्ठेद्विना यवसखादनैः ।<br>तदाऽप्यरिं विजयते यदीन्द्रेणापि रक्षितम् ॥                 | २७ |
| शत्रोः सहायमायान्तं दृष्ट्वा दृशदिष ५छतम् ।<br>गत्वा झन्ति हयारोहाः पुनश्चायान्ति तत्क्षणात् ॥         | २८ |
| खादनं यवसं तोयं नाशयन्ति न संशयः ।<br>अयुध्यमाना अप्येव क्षपयन्ति द्विषच्चमूम् ।                       |    |
| खञ्जत्वाख्यं महादोषं गमयन्ति न संशयः ॥                                                                 | २९ |

येऽश्वारूढा भ्वतयो मत्तमहागज्यश्वानिकरवरभटजनितरुधिरनदीसङ्कुलमरिबलजलिधमामध्य तन्मध्यादिचराह्रक्ष्मीमाहत्य
निजमुजवशमानीय वेश्यामिव प्रणियजनोपभाग्यां कुर्वन्ति;
अकण्टकावनितलराज्यलाभादवाप्तधर्मार्थकामाः स्फाटेकमणिमुक्ताफलधवलयशसा त्रिमुवनमापूरयन्ति; ये चाश्वाः धृतधनुःप्रासासितोमरेरारोहेरिधिष्ठितास्ते प्रवरसमीरा इव प्रभृतमदसान्द्रीकृतगण्डमण्डललम्भध्वमधुरध्वनिमुखिरतमेहारि(१)गज्ञघटासुघटशाकट
निकटकटिकाघनप्रथितविकटाटोपनिबद्धसन्नाहसुभटसमूहकृत.....

अनवरतमुक्तवाणविमलसिललधारासहस्राच्छादितदिनकरिनकरप्रसा रान्धीकृतसकलिदिग्मागं स्फुरद्राष्टसौदामिनीलताप्रद्योतितमितगर्जन्तं महारिपुजलदन्यूहं ते वीराः शतशः काण्डखण्डीकृतविघटितविग्रहं दिशोदिशं पातयन्ति ॥ ३५

तस्यारनुक्ता दृढविग्रहा महारिपोश्च लक्ष्मीर्ग्रहवासमिच्छति । हृष्टानना साऽप्यभिसारिकामा तुरङ्गमा यस्य बले महीपतेः॥ ३६

सर्वाम्मोनिधिमेखलां सुरसरिद्रोमावलीभूषितां उत्तुङ्गाद्रिपयोधरां पुरवरप्राकारहारोज्ज्वलाम् । निःशेषप्रतिपक्षदोषरहितां विद्वज्जनोच्चाननां

पृथ्वीं स्वां वरकामिनीमित्र चिरं सुङ्क्तेऽश्वसेनापतिः॥ ३७

प्रियोत्कण्ठोपनीता ये दीर्घमार्गपरिष्कृताः । प्राप्नुवन्ति सुखं क्षिप्रं प्रियासङ्गमजं हयैः ॥ ३८

प्रबलं तत्समूहं च मृदुं भूरि सराष्ट्रकम् ॥ साङ्गं च विह्वलीकृत्य क्षणात्तं स्ववशं नयेत् ॥ ४०

एते चान्ये च राजन्त्रकटगुणगणाः सन्ति मर्से हयानां स्वर्गेऽप्येवं गुणा ये सुरपतिसहिताः सूर्यचन्द्रादयश्च । देवा जानन्ति येषां प्रवरगुणवतां रोगनाशस्य हेतुं सिद्धैः स्वप्नैश्च योगेर्मुनिवरगदितैर्व्याहतैषा चिकित्सा ॥ ४१

।। इति शालिहोत्रीये वाजिप्रशंसाऽध्यायः ॥

## ॥ 'अथ रैवतस्तोत्रम् ॥

### 

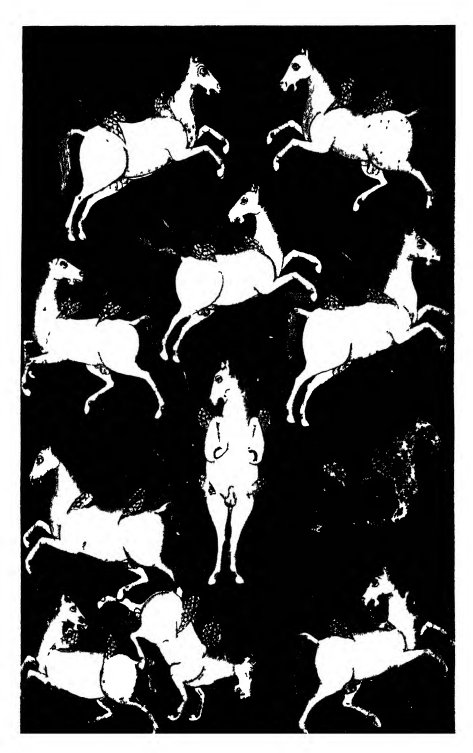
सहवित्तर्दिविभवैर्यशोभिरभिवर्धते । अन्य: कोऽपि ५ठेद्वत्तया वांछितं तस्य सिध्यति ॥ ६

॥ इति रैवतस्तोत्नम् ॥

#### ॥ प्रश्नाध्यायः ॥

#### ॥ पक्षच्छेदकथा ॥

सपक्षा वाजिनः पूर्वं सङ्घाता व्योमचारिणः ।
गन्धर्वेभ्यो यथाकामं गच्छन्ति स्म समन्ततः ॥ १
तान् दृष्ट्वा बल्लंपन्नान् बलाढ्यान्वाहनोचितान् ।
शकः प्रोवाच पार्श्वस्थः शालिहोत्रं मुनीश्वरम् ॥ १
नास्ति(अः)गभ्यं मुने किंचिद्धगवन्भवनत्वये ।
तस्मात्कृरु च्छदंहींनान् ह्यानेतान्द्विजोत्तम् ॥ ३
ये चान्ये युद्धकाले च प्रवहन्ति रथं सदा ।
अशक्यं वारणेन्द्रस्य दानवैर्बलगर्जितेः ॥ १
ऐषीकास्त्रं समुत्सृज्य पक्षच्छेदं व्यधात्तदा ।
वाजिनां शक्रवाक्येन शालिहोत्रो मुनीश्वरः ॥ ५



HORSES OF SMIHTTER & DAYS) WITH WING

| प्रश्लाध्यायः ।                                                                            | 9  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| छिन्नपक्षाश्च ते सर्वे गान्धर्वा ऋषिमबुबन् ।<br>दीना दुःखेन चोपेता रुधिरेण परिष्ठुताः ॥    | હ્ |
| भगवन् किं निमित्त नः पक्षच्छद्स्त्वया कृतः<br>अपराधावहानानां नद कुर्वन्ति सज्जनाः ॥        | ৩  |
| तस्माद्गतिर्भव प्राज्ञ सर्वेपामिह वाजिनाम् ।<br>यथा स्यात्सर्वदा सोख्यमिच्छामो मुनिसत्तम ॥ | 6  |
| अथासौ कृषयाऽऽविष्टस्तानुवाच सुदुःखितान् ।<br>इन्द्रादेशान्मया मर्वं कृतं वः परिवेदनम् ॥    | ९  |
| तस्मादहं करिष्यामि भविष्यति यथासुखम् ।<br>पुष्टिः सत्त्वं तथा देहे गौरवं च जगत्त्रयं ॥     | १० |
| सूर्यशकादिदेवानां वाहनत्वं गमिष्यथ ।<br>तथा भूमिपतीनां च गौरवेण समन्विताः ॥                | ११ |
| यो राजा भवतां पुष्टिं घासपानादिःभिः सदा ।<br>करिष्यति न सन्देहो भविष्यति सुदुर्जयः ॥       | १२ |
| तं न त्यजित भूर्लक्ष्मीः कदाचिज्जलजेक्षणा ।<br>अपि सर्वगणैहींनं बलशत्रृमिरावृतम् ॥         | १३ |

| अथ चैवाभिधास्यामि परमं च चिकित्सितम् ।          |            |
|-------------------------------------------------|------------|
| पुष्टचर्थं रोगशान्त्यर्थं नराणां च हितं यथा ॥   | <b>१</b> 8 |
| तस्माद्रच्छत भूलोकं पातालं च यथासुखम् ।         |            |
| स्वर्गं चान्ये ममाऽऽदेशाचेन शान्तिः परा भवेत्॥  | १५         |
| एवं विसुज्य तान् सर्वान् शालिहोत्रो मुनीश्वरः।  |            |
| चके षोडश साहस्रं तद्र्धसहितं ततः ॥              | १६         |
| ततः प्रभृति लोकेऽस्मिन् भ्रमन्ति हि तुरङ्गमाः । |            |
| तथा चिकित्सितं तेषां शालिहोत्रप्रभावजम् ॥       | १७         |

॥ इति नकुलकृते अश्वचिकित्सितं प्रश्नाध्यायः ॥

### ॥ \* प्रदेशाध्यायः ॥

प्रदेशा वाजिदेहस्था ये भवन्तीह भागशः । तान्न जानाति मूढात्मा लक्षणं न चिकित्सितम् ॥ १

<sup>\*</sup> This chapter defines the names of different parts of the body of a horse. Wherever possible the correct English and Tamil synonyms of Samskrt terms are given. Where correct synonyms are not available or the terms available are too obscure, the Samskrt terms are retained with a clear description and location of the part,

| प्रदेशाध्याय: ।                                   | 11 |
|---------------------------------------------------|----|
| अतः परं प्रदेशानां ज्ञानमादौ प्रकीर्तितम् ।       |    |
| यत्तद्यत्नेन बोद्धव्यं वाजिनां हितकाम्यया ॥       | २  |
| अतिप्रसिद्धा ै जिह्ना तु तस्याः ै सूना भवेदधः ।   |    |
| ऊर्ध्वं ैतालु भवेत्तस्यास्तस्याग्रे दन्तपीठकम् ॥  | ३  |
| ततो ैदन्तास्तमुद्दिष्टा ऊर्ध्वं दन्ता भवन्त्यधः । |    |
| ं चिबुकं चाधरे भागे तेषां प्रोक्तं विचक्षणैः ॥    | 8  |
| चिबुकस्योपरिष्टात्तु ं अधरोष्ठः प्रकीर्तितः ।     |    |
| ंचिबुकात्पार्श्वभागे तु हनुनीमाभिधीयते ॥          | ч  |
| ँसुिकद्वयं विजानीयाद्वऋपार्श्वगतं बुधः ।          |    |
| उत्तरोष्ठः "प्रपाणाख्यं तदृर्ध्वं "प्रोथ उच्यत ॥  | દ્ |
|                                                   |    |

<sup>1.</sup> Tongue—காக்கு.

<sup>2.</sup> Uvula—The Soft palate below the tongue--நாக்கின் கீழ்பாகம்.

<sup>3.</sup> The roof of the mouth—காக்கின் மேல் மண்டபம்.

<sup>4.</sup> Base of the teeth- 61 Bi.

<sup>5.</sup> Teeth—பற்கள்.

<sup>6.</sup> Chin-முகவாய்க்கட்டை (கிற்பாகம்).

<sup>7.</sup> Lower lip bordering above the chin—கேழ் உதடு.

<sup>8.</sup> Jaws on both sides of the chin—தாவடை.

<sup>9.</sup> Both ends of the mouth— கடைவாய்.

<sup>10.</sup> Upper lip—மேல் உதடு.

<sup>11.</sup> Protha—The Region of the nostrils—above the upper lip—மேல் உதட்டின் மேல் பரப்பு.

| ैं नासाच्छिद्रे तथा पार्श्वे प्रोथस्येव व्यवस्थिते ।                    |    |
|-------------------------------------------------------------------------|----|
| नासाच्छिद्राक्षिमध्ये तु ै घोणाख्यं समुदाहतम                            | 9  |
| घोणापार्स्वगता ं गण्डी ं क्षीरिके च ततः परम् ।                          |    |
| नेत्रयोरघरे भागे "अश्रुपात उदाहृतः ॥                                    |    |
| कणोन्ताचेव नंत्रान्त <sup>ा</sup> मपांगं ब्रुवतं बुधाः ।                |    |
| ैकनीनिकाख्यो विज्ञेयो यश्च नासासमीपगः ॥                                 | ષ્ |
| सितासितं च यन्मध्ये नेत्रयोर्मण्डलं "हि तत् ।                           |    |
| ैं प्रच्छादनं भवेद्वर्त्म ैं चाक्षिकूटमतःपरम् ॥                         | १० |
| तस्मादूर्ध्वं "भ्रुवोर्लेखे "ललाटं च तदुत्तरम् ।                        |    |
| ऊर्ध्वं ललाटदेशाचु <sup>ै '</sup> केशान्तं च ततः <sup>ः</sup> स्तुवम् ॥ | ११ |

- 12. Nostrils நாசித்துவாரம்.
- 13. Ghona—The nose-bund—மூக்குத்தண்டு
- 14 Ganda, Cheek—முக்குத்தண்டை ஓட்டிய கன்னம்.
- 15. Kṣīrika—The upper parts of the cheek—கண்டத்தின் மேல்பாகம்.
- 16. The tear-spring—Corner of the eye adjoining to the nose bund. கண்ணின் கேழ்முறனே.
- 17. Apanga—The other corner of the eye—கடைக்கண்.
- 18. The pupil of the eye—கருவிழி.
- 19. Mandala—Eye balls black and white—வெண்மையான கண் கரு
- 20. Eyelid இமை..
- 21. Structure of the eye including lids இமையின் சுற்றுப்புறம்.
- 22. Eyebrows—புருவம்.
- 23. Forehead கெற்றி.
- 24. Kcśānta—The portion just above forehead and below Sluva—கெற் நிக்கு அடுத்த மேல்பாகம்.
- 25. Stuca—Above kaśānta and just below the top of head—கெற்றிக் கொண்டையின் குழ்புறம்.

| प्र <mark>देशाध्यायः ।</mark>                                                                                                      | 13         |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| ततः <sup>²</sup> शिरो विजानीयात् स्तुवादृर्ध्वगतं बुधः ।<br>शिरःपार्स्वगतौ <sup>²</sup> कर्णी तयोर्मूलं <sup>३</sup> सुकुन्तलम् ॥  | १२         |
| अपाङ्गाद्द्यङ्गुलं चैव ै शङ्कं विद्याद्विचक्षणः ।                                                                                  | • •        |
| शङ्खकर्णान्तरे चैव कटाक्षः समुदाहतः ॥                                                                                              | १३         |
| ैं विदुमर्भ विदुश्चैव कर्णस्यााधः पडङ्गुलम् ।<br>घण्डाबन्धसमीपस्थो <sup>ँ ।</sup> निगालः परिकीर्तितः ॥                             | <b>१</b> 8 |
| अधस्तले निगालस्य ैं गलमाहुर्मनीषिणः ।<br>ततः ैं कण्ठं विजानीयादधोभागेन तं बुधः                                                     | १५         |
| <sup>³¹</sup> ग्रीवा लोकप्रसिद्धा तु तस्याश्चोपरि <sup>³⁵</sup> केसराः ।<br>ग्रीवास्कन्धान्तरे चैव <sup>³६</sup> वहमाहुर्मनीषिणः ॥ | १६         |
|                                                                                                                                    |            |

- 26. The ridge between ears தஃமட்டம்.
- 27. Ear вл. ы.
- 28 Sukuntala-Base of ears—мульяты.
- 29. Samkha-- The temporal bone-- நெற்றிப்போட்டு.
- 30. Vidu—Straight below the ears up to the middle of the frontal globes—கா துகளுக்குப் பின்புறம் மண்டை ஓட்டின் மத்தி.
- 31. Nigāla—The-throatpit— தொண்டைக்குழி.
- 32. Gala—The throat bund—தொண்டைத் தண்டு.
- 33. Kantha—That portion of the neck which reacts to neighing—அடித் தொண்டை.
- 34. The neck-(i.e.) The upper line of the neck-sup is.
- 35. The mane—பிடரிமயிர்.
- 36. Vaha—The lower end of the neck just above the shoulder joints that bears the harness.

| वहस्योपिर पक्षस्य " काकसं " ककुदं ततः ।                                 |            |
|-------------------------------------------------------------------------|------------|
| ततः पृष्ठं ै विजानियादासनं ै पृष्ठमध्यगम् ॥                             | <b>७</b> १ |
| ं<br>अंसको ककुदं चैव निबद्धो परिकीर्तितो ।                              |            |
| स्यातामंसादधो बाहू ैतयोबीह्य षडङ्गले ॥                                  | १८         |
| बाह्वोरभ्यन्तरं विद्यात् <sup>13</sup> किणं चातिप्रासिद्धकम् ।          |            |
| अधरे च ततो "जान् निर्दिष्टे शास्त्रकोविदेः ॥                            | १५         |
| <sup>⁴⁵</sup> मन्दिरः पश्चिमे। भागः <sup>⁴६</sup> कलापी जानुनोऽग्रिमः । |            |
| जान्वोश्राघरे भागे <sup>17</sup> जङ्घां विद्याद्विचक्षणः ॥              | २०         |
| जङ्घापार्र्वे ' कलां विद्यात्मिन्धं वैषिकसंज्ञकम् ।                     |            |
| अग्रतः "पालिहस्तः स्यात् पश्चात्कूर्च उदाहतः ॥                          | २१         |

- 37. Kākasa—The hump sides— இமிலின் பக்கங்கள்.
- 38. The hump--திமில்.
- 39. The back-முதுகு.
- 40. The centre of the back- முதுகின் மத்தியபாகம்.
- 41. Nibaddha—the shoulder blades and the hump—தோளும் இமிலும்.
- 42. Forearm-முன்கால்களின் மேல்பாகம்.
- 43. Kina—The central space between shoulders மார்க்கூடு.
- 44. Knees முழங்கால்கள்.
- 45. Mandira—Back of the knees--முழங்காலின் பின்புறம்.
- 46. Kalāpī—Front of the knees முழங்காலின் பின்புறம்.
- 47. Leg below the knee—கணேக்கால்.
- 48. Kalā—The sides of the Jankhā—கணேக்காலின் புறங்கள்.
- 49. Vaisika—Ankle joint—கணுக்கால் சந்தி.
- 50. Pālihasta—Front ot the anklo--கணுக்கால் சந்தியின் முன்புறம். Kūrca—Shank—கணுக்கால் சந்தியின் பின்புறம்.

| प्रदेशाध्यायः ।                                                                                                                    | 15 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| " किणं तत्रैव मध्यस्थं अधोभागे च " कुष्ठितम् ।<br>" खुरसिन्धि ततो विद्यादधोभागे ततः " खुरम् ॥                                      | २२ |
| खुरस्य पार्स्वे <sup>ॐ</sup> पार्ष्णिः स्याद्य्यमागे <sup>ॐ</sup> नखो भवेत् ।<br>खुरस्याधस्तले चैव <sup>ॐ</sup> मण्डूकी तलमध्यगा ॥ | २३ |
| ैं खुरमांसं विजानीयात् ैं क्षीरिकाख्यं विचक्ष्णः ।<br>हृदयाभ्यन्तरे <sup>"</sup> कक्षः पाइर्वस्तस्येव पाइर्वतः ॥                   | २४ |
| ै जठरं पार्श्वमध्यस्थं तस्य <sup>६</sup> नाभिश्व मध्यतः ।<br>रोमराजि ततो विद्यान्मूत्रकोशमतः परम् ॥                                | २५ |
| आकट्याः पश्चिमे भागे "पुढो "स्फीजौ च कीर्तितौ ।<br>"रन्ध्रः कुक्षेरघोभागे "उपरन्धस्ततोऽन्तरे ॥                                     | २६ |
| 51. Kina—The centre of the ankle—க ணுக்கால் சக்றியின் மத்றி.<br>52. Kusthita—Just below the ankle— குளம்புக்கண்டு.                 |    |

- 53. Hoof joint—குளம்புகளின் சந்தி.
- 54. Hoof--குளம்பு.
- 55. Parsni—The sides of the hoof—குளம்பின் பின்புறம்.
- 56. Nail; Front of the hoof- நகம்- குளம்பின் முன்புறம்.
- 57. Mandākī—Bottom of the hoof குளம்பின் அடிக்கவடு.
- 58, 59. Kṣīrīka—The flesh of the hoof -குளம்பின் மாம்கும்.
- 60. Armpits அக்குள்.
- 61. Belly-வயிறு.
- 62. Navel-தொப்புள்.
- 63. Kidneys—முத்திராசயம்.
- 64. Hips-- இடுப்பு.
- 65. Buttocks—பிருவ்டபாகம்.
- 66, 67. Urinal and seminal holes—மூத்திர துவாரம்.

| <sup>"</sup> पुच्छमूलं च वाहानां भासंल पुच्छमूलतः ।   |    |
|-------------------------------------------------------|----|
| अधः प्रकीर्तितः "पायुः "सीवनी च ततः परम् ॥            | २७ |
| " मुष्को च " कटिसन्धि च ततो विन्द्यात्परं बुधः ।      |    |
| अधस्तात्कटिसन्धेस्तु <sup>**</sup> ऊरुसन्धिरुदाहृतः ॥ | २८ |
| सीवनीतलसन्धिस्तु ऊरुपादाभिधायका ।                     |    |
| ततः स्थूरं ैं विजानीयात्तस्याधो मन्दिरं भवेत् ॥       | २९ |
| किणं चैव ततो विन्द्यात् मन्दिराभ्याशसंस्थितम् ।       |    |
| ततः परं विजानीयात्कलां वैकुष्टिकां तथा ॥              | ३० |
| खुरान्तमांसमण्डूकीः ततो विन्दाद्विचक्षणः ।            |    |
| अग्रजङ्घाद्वयं चैव वक्षो ग्रीवा शिरोमुखम् ॥           | ३१ |
| पूर्वकायः समुद्दिष्टः पृष्ठदेशस्तु मध्यगः ।           |    |
| आकटेः पश्चिमो भागः खुरान्तश्चापरः स्मृतः ॥            | ३२ |
| ॥ इति प्रदेशाध्यायः ॥                                 |    |

<sup>68.</sup> The root of the Tail—அடிவால்.

<sup>69.</sup> Anus—மலதுவாரம்.

<sup>70.</sup> Sīvanī—The portion between anus and scrotum —மூத்திரதுவாரம் மலதுவாரம் இவைகளின் மத்தியிலுள்ள கோடு.

<sup>71.</sup> Scrotum—அண்டகோசங்கள்.

<sup>72.</sup> Hip joint--- இருப்புசக்தி.

<sup>73.</sup> Thigh joint—சப்பை.

<sup>74.</sup> Sthūra—Just below the Thigh Joint and above the knee—சப்பை யூன் இழ்புரம்,

### ॥ ै शालिहोत्रोत्रयाभिधाद्भन्थादुद्धतोऽयं भागः ॥

पार्श्वयोः कर्णनाड्योस्तु मन्ये अस्वस्य निर्दिशेत् । हद्वक्षोऽन्तरमस्वस्य कोडं विन्दाद्विचक्षणः ॥

बाह्वोरुपरिरक्ष्यय ै जांगले परिकीर्तिते ।

पश्चाद्भागं तुरंगस्य सन्धिश्चापरगात्रयोः । त्रयाणां सन्निपातेन <sup>†</sup> त्रिकमित्यभिधीयते ।

पुच्छस्य च तथा दण्डो ं वर्तिकेत्यभिधीयते ॥

<sup>\*</sup>Some of the technical expressions used in this text but not defined here are found defined in *Sālihōtrōnnaya* and extracts from that source are appended above.

<sup>1.</sup> Manyā—The sides of the ear nerves—காது நரம்புகளின் பக்கம்.

<sup>2.</sup> Kroda—In between the forelegs—முன் கால்கள் கூடும் சந்தி.

<sup>3.</sup> Jāngala—The top of the forearm—புவ்வங்கால்களின் மேல்புறம்.

<sup>4.</sup> Trika—The back, the joints of the front portion and the back portions are collectively so called—முதுகு முன்சந்தி பின்சந்தி இவைகளேச் சேர்த்து சொல்வது.

<sup>5.</sup> Vartikā—The tail stick—ωπώ.

## ॥ अङ्गलक्षणप्रकरणाध्यायः ॥

| लक्षणं शृणु वाहानां मुनिना यत्तु भाषितम् ।     |   |
|------------------------------------------------|---|
| सर्वदोषहरं नित्यं नृपाणां जयवर्धनम् ॥          | 8 |
| अशुमैर्रुक्षणैर्युक्ता हया न वहनोचिताः ।       |   |
| अतो लक्षणमेवादौ तेषां व्याख्यामि देहजम् ॥      | २ |
| ओष्ठयोः सक्विणोश्चैव जिह्वायां दशनेषु च ।      |   |
| वक्रे तालुनि नासायां गण्डयोर्नेत्रयोस्तथा ॥    | ३ |
| ललाटे मस्तके चैव केशकर्णपुटे तथा ।             |   |
| ग्रीवायां केसरे चापि स्कन्धे वक्षसि बाहुके ॥   | 8 |
| जङ्घायां जानुनोश्चाघः कूचें पादे तथैव च ।      |   |
| पार्स्वयोः पृष्ठमागे च कुक्षो कट्यां च वालघो ॥ | ч |
| मेहने मुक्तयोश्रापि तथैवोरुद्वयेऽपि च ।        |   |
| आवर्ते च खुरे पुच्छे गतौ वर्णे स्वरे तथा ॥     | ६ |
| महादाप त्यजत्याज्ञरछायाया गांतसत्त्वयाः ।      |   |
| प्रधानस्यैव बाहानां लक्षणं यत्प्रतिष्ठितम् ॥   | ø |

| अङ्गलक्षणप्रकरणाध्यायः ।                           | 19         |
|----------------------------------------------------|------------|
| शुभाशुभविवेकाय तद्विद्याद्वुद्धिमान् भिषक् ।       |            |
| शालिहोत्नादिभिः सम्यक् त्रिकालज्ञानकाविदैः ॥       | 4          |
| आताम्रो पूजितौ चोष्ठौ वालहीनो मृदुत्वचा ।          |            |
| सुप्रोथस्तु नतः शस्तो विपरीतं विवर्जयेत् ॥         | ९          |
| स्विवण्योमृदुता शस्ता जिह्नायां रक्तता तथा ।       |            |
| अतश्चान्यदि दोषाय तन्वी दीर्घा च सा ग्रुमा ॥       | 20         |
| घनाः स्निग्धाः सुबद्धाश्च समा दन्ताः सुशोननाः ।    |            |
| षट्संख्येष्वधनं (?) वृत्तैः तेषु व्यञ्जनिबिन्दवः ॥ | ११         |
| आयतं तुरगाणां च निर्मांसं प्रियद्शेनम् ।           |            |
| सुगन्धं पूजितं वऋं विपरीतं सुगर्हितम् ॥            | १२         |
| तालु रक्तं प्रशस्तं च संपुटे चैव नासिके ।          |            |
| नातितूणसमौ गण्डौ वाहानां कीर्तितौ शुभौ ॥           | १३         |
| अक्षते निर्गदे चैव मेघामे कलतारके ।                |            |
| स्निग्धायते विशाले च श्रेष्ठे मधुनिभेक्षणे ॥       | <b>\$8</b> |
| कनकप्रातिसंकारो रास्ते वाहस्य लोचने ।              |            |
| सावर्तं च विशालं च अनिम्नं चैव वाजिनः ॥            | १५         |

| ळळाटं पूजितं प्राहुर्मुनयः शास्त्रकोविदाः ।           |    |
|-------------------------------------------------------|----|
| शिरः समं तथा वृत्तं आवर्ते धयभूषितम् ॥                | १६ |
| केशाश्च मृदवश्चीव वाहानां चैव पूजिताः ।               |    |
| ऋजुता कर्णयोश्चैव तीक्ष्णता तनुता तथा ॥               | १७ |
| अदीर्घरोमता चैव प्रशस्ता च प्रकीर्तिता ।              |    |
| सुवृत्तां कुञ्चितां चेव भिन्नां प्रीवां विदुर्बुधाः ॥ | १८ |
| केसरं च जटाहीनं मृदुलं च प्रशस्यते ।                  |    |
| सुबद्धो च दृढो चैव स्कन्धो वाहस्य पूजितो ॥            | १९ |
| वक्षः प्रशस्तं विपुलं निर्घातविशिरं च तत् ।           |    |
| ऋजू वक्षःसमौ बाह्र गूढजान् प्रशस्यते ॥                | २० |
| अवका मांसहीना च वाजिजङ्घा प्रशस्यते ।                 |    |
| शुभं स्मृतं सुवृत्तं च समं चैव नतोन्नतम् ॥            | २१ |
| कूर्चमेवंविधं विन्द्यात्कंपत्रणविवार्जितम् ।          |    |
| दृढमण्डूकिकायुक्ता वर्तुलः श्लिप्टसन्धिकः ॥           | २२ |
| खुरः खुरखुराकारः प्रशस्तः समुदाहृतः ।                 |    |
| पार्श्वे चैव समे वृत्ते ऊर्ध्वमांसोपशोमिते ॥          | २३ |



DHRUVĀVARTAS

See: Verses No. 7, 8, Page No. 24

| अश्वलक्षणानि ।                                 | 21 |
|------------------------------------------------|----|
| अविलम्बि सुवृत्तं च उद्दरं चातिपूजितम् ।       |    |
| नातिदीर्घसमं पृष्ठं किञ्चिच्च विनतं शुभम् ॥    | २४ |
| सुवृत्ता चैव पीना च कटिर्घन्या प्रकीर्तिता ।   |    |
| मृदुिसम्धायतैर्युक्तं वालैः पुच्छं प्रशस्यते ॥ | २५ |
| वृषणी च समी वृत्ती अखर्वी चाप्यरोमशी ।         |    |
| ऋष्णवर्णविहीनं तु हस्वं मेद्रमिहेप्यते ॥       | २६ |
| अनुपूर्वं परं चैव शोभनोरुद्धयं मतम् ।          |    |
| पूर्वजङ्घे च जङ्घे च खुरान्तं चापि पश्चिमम् ॥  | २७ |
| शालिहोलादिभिः प्रोक्तं मुनिभिः पूर्ववेदिभिः ।  |    |
| ॥ इत्यङ्गलक्षणाध्यायः ॥                        |    |
|                                                |    |
| ॥ अश्वलक्षणोपोद्धाताध्यायः ॥<br>——             |    |

| इदानी लक्षणं कृत्स्नं तुरङ्गाणां प्रत्रक्ष्यते ।<br>आवर्तवर्णसत्त्वानि छायागन्धगतिस्वराः ॥ | o   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| शरीरं चैव वाहानां प्रोक्तं लक्षणमप्टघा ।                                                   | , , |
| शरीरगामि तत्सर्वं लक्षणं शुभनिन्दितम् ॥                                                    | २   |

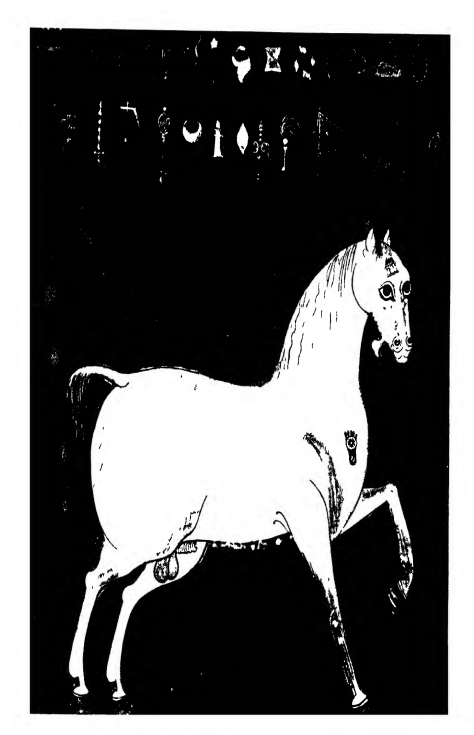
श्रेष्ठं तस्मात्तुरङ्गाणां शरीरं त्वाद्यस्थणम् । सत्त्वं ततो द्वितीयं च तृतीयो वर्ण उच्यते ॥ ३ चतुर्थी तु गतिर्ज्ञेया पञ्चमस्तु स्वरस्तथा । गन्धः षष्ठस्तु विज्ञेयेश्काया चैव तु सप्तमी । आवर्तमप्टमं ज्ञेयमेतस्रक्षणमप्टना ॥ १ ॥ इत्यप्टाव्यस्यस्थणानि ॥

### ॥ दशाक्षेत्रविचारः ॥

दशास्तेषां दशाख्याताः क्षेत्राण्यि। दशैव हि ।
दशाक्षेत्रविभागज्ञो छक्षणं छक्षयेद्बुधः ॥ ५
त्रीणि वर्षाणि मासौ द्वौ दिनानि द्वादशैव हि ।
द्वात्रिंशदायुषो वाजी तस्यैषा कथिता दशा ॥ ६
आयुषो दशभागेन दशा प्रोक्ता मनीषिभिः ।
आद्यं क्षेत्रं विन्द्यात्रपानपूर्वं तथा छछाटान्तम् ॥ ७
मूर्घादिं च निगालं क्षेत्रं प्रोक्तं द्वितीयं तु ।
प्रीवा केशस्कन्धो क्षेत्रं विन्द्यानृतीयमश्चानाम् ॥ ८

| आवर्ताऽध्यायः ।                                        | 23 |
|--------------------------------------------------------|----|
| जत्रुस्तथैव ककुदं काकसमंसश्चतुर्थं तु ।                |    |
| पूर्वगात्रविभागः प्रोक्तं क्षेत्रं तु पञ्चमं काथितम् ॥ | 9  |
| हत्पार्श्वे त्वथ कक्षे क्षेत्रं षष्ठं विजानीयात् ।     |    |
| उदरं पृष्ठं वंशं नाभ्या सह सप्तमं क्षेत्रम् ॥          | १० |
| रन्घ्रोपरन्घ्रे कुक्षिर्गृद्यं तथाऽष्टमं क्षेत्रम् ।   |    |
| ऊरू कटिजानू च सुक्पिण्डो पाण्डुरोहिणीस्थूरौ ।          |    |
| क्षेत्रं नवमं विन्दाजङ्घा सखुरा तु दशममित्युक्तम् ॥    | 88 |
| ।। इति लक्षणोपोद्धाताध्यायः ॥                          |    |
|                                                        |    |
| ॥ आवर्ताऽध्यायः ॥                                      |    |
|                                                        |    |
| अथ तावत्प्रवक्ष्यामि पूर्वमावर्तत्रक्षणम् ।            |    |
| यथा महीतले वायुश्चरन् वेगं तृणाङ्करान् ।               |    |
| आवर्तरूपं कुरुते तथाऽऽवर्ता हयोद्भवाः ॥                | १  |
| आवर्तशुक्तिसङ्घातमुकुलान्यवलीटकम् ।                    |    |
| 3 4 33                                                 |    |
| शतपादी पादुकार्घ पादुका चाष्टमी स्मृता ॥               | २  |

| आसां रूपं विशेषेण पुनः कथितमुत्तरे ॥                  | 3 |
|-------------------------------------------------------|---|
| तत्र प्रधानो ह्यावर्तः शुक्तिश्रापि शुभा मता ।        |   |
| शतपादी पादुका च शुक्तिश्वापि षडङ्गुला ॥               | 8 |
| पादुका ब्रङ्गुला चैव मुकुलं तद्वदुच्यते ।             |   |
| विभागाङ्गुलमावर्तमानमेषामिति स्मृतम् ॥                | 4 |
| प्रासादाम्बुजचक्रतोरणधनुर्निस्त्रिशशङ्कोपमो           |   |
| निःश्रेणीयमचातुरन्तिकशशित्रेताऽग्निभिः सन्निभः ।      |   |
| खर्जूराङ्कृशचा <b>मरध्वजरथाङ्गाश्वत्थ</b> पत्राकृतिः  |   |
| वेदीस्वस्तिकमत्स्यपूर्णकलशश्रीवृक्षस्रक्सन्निभः ॥     |   |
| सूर्पिष्टापदवज्रलाङ्गलगदा चन्द्रार्घयूपाकृतिः         |   |
| स्रक्कूर्मातपवारणोत्पलमुखोऽनेकः प्रशस्ताऋतिः॥         |   |
| आवर्तास्तु तुरङ्गाणां घ्रुवा निन्द्याः शुभास्त्रिघा । |   |
| तेषां ध्रुवा दश मताः स्थानानि च दशैव हि ॥             | ६ |
| उरसि द्वौ शिरसि द्वौ तथैव रन्धोपरन्ध्रयोदी दी ।       |   |
| एकं ललाटमध्ये विद्यादेकं प्रपाने तत् ॥                | ৩ |
| एते स्वस्थानस्थाः प्रदक्षिणाः सुप्रभाः शस्ताः ।       |   |
| रतैर्विन। तुरङ्गः स्वल्पायः पापलक्षणस्त्वश्चमः ॥      | 4 |



WARTAS OF DIFFERENT KINDS

| आवर्ताध्यायः ।                                       | 25         |
|------------------------------------------------------|------------|
| स्थानभ्रष्टावर्तो विच्छिन्नो न प्रशस्यते वाऽपि ।     |            |
| स्थानानि नवति: षट् च तेष्वावर्तशतं स्मृतम् ॥         | ९          |
| त्रयोदश विजानीयादेते चागन्तवः स्मृताः ।              |            |
| ब्रिविधः सङ्ग्रहस्तेषां प्रशस्तो निन्दितस्तथा ॥      | १०         |
| स्थानानि तेषां पूज्यानि निर्दिष्टानि च विंशतिः ।     |            |
| षट् सप्ततिश्च निन्द्यानि इति षण्णवितः स्मृताः ॥      | ११         |
| स्थाने द्वे सृक्विणी प्रोक्ते तयोद्धी रोमजौ स्मृतौ । |            |
| ललाटे चैव चत्वारि स्थानानि पृथगेव हि ॥               | १२         |
| तेष्वपि द्वादशावर्ता यमौ त्रेतामयस्त्रयः ।           |            |
| त्रिभिर्निःश्रेणिका नाम चतुर्भिश्चतुरङ्गकः ॥         | १३         |
| आवर्तः पूजितो नित्यं शिरोमध्ये व्यवस्थितः ।          |            |
| स्थानमेकं तु विज्ञेयं स्थाने द्वे कर्णमूलयोः ॥       | <b>१</b> 8 |
| स्थानं निगालस्त्वेकं स्यात्कण्ठे चैकं प्रकीर्तितम् । |            |
| केशान्तयोश्च स्थाने द्वे तयोः शुक्तिद्वयं विदुः ॥    | १५         |
| श्रीवृक्षो वक्षसि प्रोक्तो ह्यावर्तैः पञ्चभिभवेत् ।  |            |
| अन्ये द्वे वक्षसि स्थाने चतुर्भिस्त्रिभिरेव च ॥      | १६         |
| Asva—4                                               |            |

बाह्वोः स्थानद्वयं प्रोक्तं तत्रावर्तद्वयं विदुः द्वे चोपरन्ध्रयोः स्थाने द्वौ स्थितौ रोमजौ तयोः ॥ १७ एवं शुभानि स्थानानि यान्युक्तानीह विंशतिः । भवन्ति रोमजास्तेषु सप्तविंशतिसंख्यया ॥ १८

अथ खलु कण्ठशङ्कमन्याश्रुपातेषु नासापुटस्कन्धजानु-िर्मिग्गुदं पिण्डाण्डगण्डेषु कर्णात्रकुक्षिस्थुरामूत्रकोशेषु वै हनुवह-विदुक्क्षोरुपार्श्वेषु पुच्छस्य मूले भ्रुवोर्मध्यभागे हयानां प्रदेशे-प्वथावतेरूपद्वयं लक्षयत् । त्रिकगलककुदुत्तरोष्ठासनप्रोथघोणासु नाभौ हदि कोडसीवन्यपानेषु वे काकसे चेकमेकं विदुर्वाजिनां रोमजाता उपरि च कथिता प्रधानस्य चान्ये त्रयो रोमजा कुष्ठिका कूर्चजङ्काकलासु चेव चतुर्प्वेव पादेषु वे षोडशावस्थिताः ॥ १९

इति षट्सप्ततिरशुभावर्ता वाजिनां मुानिप्रोक्ताः ।
सर्वेषां परिसङ्ख्याताः शतं त्रयोविंशतिश्च ॥ २०
अधुना शुभाशुभफलं स्वत्येरवेश्वरेः प्रभृतम् ।
लक्षणमावर्तानां पृथवपृथवसंप्रवक्ष्यामि ॥ २१
आवर्तौ स्विवस्थो शुक्ती वा यस्य वाजिनः स्याताम् ।
प्राप्तोति चेप्टमन्नं भर्तो पुत्रांश्च पौत्रांश्च ॥ २२

| आवर्ताध्यायः ।                                     | 27  |
|----------------------------------------------------|-----|
| यस्याश्वस्य भवेतां ललाटजौ हो प्रदक्षिणावर्ती ।     |     |
| तस्य स्वामी विजयी बहुप्रजो जयति रिपुसैन्यम् ॥      | २३  |
| यस्य त्रेतामिनिभाः प्रदक्षिणा वै त्रयो ललाटस्थाः।  |     |
| तस्य स्वामी विजयी स तु तिष्ठति मूर्धि शत्रूणाम् ॥  | २४  |
| निःश्रेणी यस्य भवेत्त्रिभिरावर्तैर्रुलाटमध्ये तु । |     |
| तेनाश्वेन तु राजा लभते विजयं धनं धान्यम् ॥         | २५  |
| सन्यावर्तेर्वाजी चतुरङ्गस्थितैर्रुलाटे च ।         |     |
| कुरुते स्वामिनमचिरान्महीपतिं पुत्रवन्तं च ॥        | २६  |
| आवर्तो मुकुलाभः शिरः प्रदेशे प्रदक्षिणो यस्य ।     |     |
| तस्य हयस्य तु भर्ता सङ्ग्रामे जयति रिपुसैन्यम् ॥   | २७  |
| आवर्ती वृषभाख्यो ज्ञेयो तुरगस्य कर्णमूलस्थो ।      |     |
| ताभ्यां स्वामी विजयी लभतेऽलङ्कारानिकरांश्र ॥       | २८  |
| आवर्तस्तु निगाले देवमणिः सर्वकामदश्चासौ ।          |     |
| राष्ट्रसुतकोशसंपत्सीख्यानि विविधानि विजयं च ॥      | २९  |
| _                                                  | , , |
| आवर्तान्हन्त्यशुभानग्रिमकाये ककुद्भवं मुक्त्वा ।   |     |
| तत्रारूढो नृपतिर्जयति रणे शत्रुसैन्यानि ॥          | ३०  |

| यस्योपरन्ध्रभागे रोमावर्तः प्रजायते श्रीमान् ।                                                  |                                         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| तस्य स्वामी विजयी रणमूर्धि भवति शत्रूणाम् ॥                                                     | ३१                                      |
| आवर्तः कण्ठस्थः शुक्तिर्वा रोचमान इत्युक्तः ।                                                   | 27                                      |
| राज्ञस्तेनाश्वेन कोशो मित्राणि वर्धन्ते पुत्राः ॥                                               | ३२                                      |
| रोचमानस्तु पूर्वीर्घे निःश्रेणी शिरसि स्थिता ।<br>पश्चार्घे मेषली सर्वीनशुभान्हन्ति रोमजान् ॥   | ३३                                      |
| केशान्तयोश्च शुक्ती यस्य द्वे तुरगस्य दृश्येते ।<br>तस्य स्वामी विजयी संवर्धते पुत्रपौत्रैश्च ॥ | <b>₹</b> 8                              |
| आवर्ता वक्षःस्थाश्चतुर्ष्वपि यस्य चत्वारः ।<br>कण्ठे च रोचमानः सोऽश्वः श्रीवृक्षकीनामा ॥        | ३५                                      |
| तेनाजो रिपुसैन्यं विजित्य निवर्तते राजा ।<br>प्राप्तोत्यर्थीन् सकलान् राष्ट्रं सौख्यं यशश्चैव ॥ | ३६                                      |
| वक्षसि यस्यावर्ताश्चत्वारस्तस्य वाजिनः स्वामी ।                                                 | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
| प्राप्ताति रणे विजयं वित्तं निष्कण्टकं राज्यम् ॥                                                | ३७                                      |
| शुक्तयो वक्षसि तिस्रो यस्य स्युः सर्वमानदः सोऽश्वः ।                                            | <b>.</b>                                |
| तेनासौ विजितारिः स्वस्थो विनिवर्तते राजा ॥                                                      | ३८                                      |

| अशुभावर्तफलम् ।                                     | 29 |
|-----------------------------------------------------|----|
| बाह्वोर्यस्यावर्ती शुक्तिवी सोऽङ्गदी हयः प्रोक्तः । |    |
| प्राप्नोति तस्य भर्ती रत्नान्याभरणानिकरांश्च ॥      | ४२ |
| आवर्तो रन्ध्रोपरि यस्यास्त्येष मेखलीनामा ।          |    |
| तेनेश्वर्यं भवति भवन्ति पुत्राश्च पौताश्च ॥         | ४३ |
| एते शुभाः प्रशस्ताः सप्तत्रिंशद्रोमजाः कथिताः ।     |    |
| स्थानान्येषां विंशतिः                               | 88 |
| ॥ अग्रुभावर्तफलम् ॥                                 |    |
| अशुभानां फलमतो वक्ष्य ।                             |    |
| आवर्ती कटजौ हयस्य न शुभौ भर्तुः कुलस्यान्तकौ        |    |
| भर्तुः सर्वकुलक्षयं प्रकुरुतः राङ्कोद्भवौ रोमजौ ।   |    |
| आवर्तौ वहजौ हयस्य भयदौ भ्रुमध्यजौ रोमजौ ।           |    |
| वित्तन्नौ विदुमध्यजौ च सुतरां चानर्थदौ स्वामिनाम् ॥ | ८५ |
| आवर्ता हनुमन्यकूर्चगलजा स्कन्धोरकुक्ष्युद्भवा       |    |
| यस्याश्वस्य तु भर्तुरध्विन सदा बाणौघघाती भवेत् ।    |    |
| आवर्ती हनुजौ धनक्षयकरौ मन्योद्भवौ मृत्युदौ          |    |
| भर्तुर्जीवितनाशनौ तु सततं स्कन्धोद्भवौ रोमजौ ॥      | ४६ |

आवर्ती दृढशोकदुःखभयदौ यो चाश्रुपातोद्भवौ स्यातां भर्तृकुलस्य नाशनकरौ स्फिग्पिण्डजी रोमजौ। आवर्ती गलमध्यजी गलगदं क्षुद्दुःखमृत्युप्रदौ भर्तुर्बन्धनदुःखरोगभयदौ जङ्घोद्भवौ रोमजौ॥ ४७

आवर्तश्चोत्तरोष्ठे यदि भवति तदा भ्रातरं हान्ति भर्तुः प्रोथावर्ती तुरङ्गः सकलकुलमसौ नाशयत्याश्चा भर्तुः । कक्षावर्तः शरौषैः परिकरसहितं स्वामिनं हान्ति शीघं घोणावर्तश्च भर्तुर्जनयति तुरगः कश्मलं मृत्युमाशु ॥ ४८

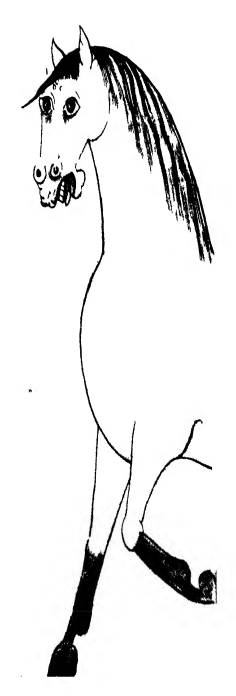
गण्डावर्तस्तुरङ्गो भयशतजननः स्वामिनो मृत्युदृतः जान्वावर्तस्तुरङ्गः क्षप्यति सकुलं स्वामिनं तीव्रशोकैः। प्रायश्रौरादिशस्त्रानलविषभयदः स्यान्महादोषसंज्ञः शालायां न प्रवेश्यो नरपतिमचिराच्चालयलाशु राज्यात्॥ ४९

आवर्तमश्वस्य ककुद्भवं तं विन्द्यान्महादोषतमं सुरोद्भम् । स यस्य वाजी सकुलस्य तस्य वित्तक्षयो राज्यविनादानं च ॥

| अशुभावर्तफलम्                                       | 31 |
|-----------------------------------------------------|----|
| तं न स्पृशेद्धितृहणं न पश्ये                        |    |
| देवद्विजेभ्यस्त्वचिरेण दद्यात् ।                    |    |
| निष्कासयेद्वापि च जातमात्रं                         |    |
| शीघं त्यजेद्वापरराष्ट्रमध्ये ॥                      | ५१ |
| स्याद्रोमजो यस्य तु काकसोद्भवः                      |    |
| तस्यापि भर्ता सह तेन वाजिना ।                       |    |
| आजौ हतः काकशतैश्च भक्ष्यते                          |    |
| उत्क्रोशयद्भिर्गुरुमैरवस्वरैः ॥                     | ५२ |
| पार्श्वोद्भवौ यस्य हि रामजौ तु                      |    |
| भर्ता स पक्षस्तुरगस्य तस्य ।                        |    |
| आशु क्षयं याति यथा निदावे                           |    |
| स्पृष्टं जलं भास्कररिमजालैः ॥                       | ५३ |
| क्रोडोद्भवस्त्वासनमध्यजो वा                         |    |
| स्याद्रोमजो यस्य तुरङ्गमस्य ।                       |    |
| स स्वामिनं हन्त्यचिरादवश्यं                         |    |
| मार्गे स्थितं राजकुले रणे वा ॥                      | 48 |
| कर्णावर्तो भर्तुः कर्णच्छेदं च कर्णमूले वा ।        |    |
| मध्यस्थः स्वामिवधं त्रयः प्रमाणोपिरास्थिता ह्येते ॥ | ५५ |

| नासापुटयभितुवित्तविधात ध्रुव कुरुते ।                       |      |
|-------------------------------------------------------------|------|
| कुर्योद्धृदयावर्तो हृदि शोकं बन्धनं मरणम् ॥                 | ५६   |
| उपरि स्थितः प्रपाणे प्रदक्षिणोऽश्वस्य रोमजो यस्य ।          |      |
| भर्तुः पितरं हन्याकुर्याद्वा भ्रातृवधं च शुचम् ॥            | ५७   |
| आवर्ताः सीवन्यां येषां कुक्षावपानदेशेषु ।                   |      |
| ते कुक्षिव्याधिकरा भर्तुर्न सुखावहाः कथिताः ॥               | - 46 |
| दृष्टी यस्यावर्ती पुष्छस्य मूले तु सञ्जातौ ।                |      |
| भर्ता तस्य सश्चल्यो बाणहतः सन्त्यजेत्प्राणान् ॥             | ५९   |
| भर्तुर्दशनाकर्षौ रोमजौ यस्य मूत्रकोशस्थौ ।                  |      |
| मुष्कोद्भवौ च विन्द्याञ्च्येष्ठसुतझं च रोमजौ नूनम् ॥        | ६०   |
| नाभौ य <sub>स्</sub> यावर्तास्तस्य तु भर्ता चिरं ससन्तानः । |      |
| रोगैर्जलोदराद्यैः पीड्येत च नात्र सन्देहः ॥                 | ६१   |
| त्रिकजो यस्यावर्तः सह भर्नाऽसौ रणे त्यजेत्प्राणान् ।        |      |
| खुरजौ यस्यावर्तः स वध्यते स्वामिनैव सह ॥                    | ६२   |
| यस्याश्वस्यावर्ताः संभूताः कुष्ठिकासु दृश्यन्ते ।           |      |
| मर्ता तस्य व्यसनेः सुदारुणैः पीड्यते सततम् ॥                | ६३   |
| ॥ इत्यज्ञभावतेष्ठतम् ॥                                      |      |





(1111/11)

## ॥ आवर्ताध्यायः प्रक्षिप्तः ॥

| शतपादीति विख्याता तथा वै मुकुलोऽपरः ।           |    |
|-------------------------------------------------|----|
| आवर्तश्चेव संघातः पादुका चार्घपादुका ॥          | ६० |
| शुक्तिश्चेवावलीदश्च आवर्तः कीर्तितोऽप्टघा ।     |    |
| वाजिदेहगताः सम्यक्शुभाशुभनिवेदिनः ॥             | ६१ |
| शतपादीसमाकारा शतपादी निवेदिता ।                 |    |
| जातीकुसुमसङ्काशो सुकुलस्ससुदाहृतः ॥             | ६२ |
| आवर्तो भ्रमितो वालैसंघातो रोमपुञ्जकः ।          |    |
| शुक्तिश्च शुक्तिसंस्थाना रोमभिर्व्यक्तलक्षणैः ॥ | ६३ |
| एतेषामवलीढस्तु अवलीढः प्रकीर्तितः ।             |    |
| पादुका पादुकाकारा तथा चैवार्घपादुका ॥           | ६४ |
| वालैर्विशेषसंस्थानैर्निर्दिशेन्मतिमान् भिषक् ।  |    |
| श्रास्त्रमार्गानुसारेण यथा प्रोक्तं तपोधनैः ॥   | ६५ |
| एतेषामेव सर्वेषामावर्तानां विचक्षणैः ।          |    |
| रोमजेति कृता सज्ञा वाजिलक्षणकोविदेः ॥           | ६६ |

Asva-5

| शुभाशुभौ तु यत्र द्वौ तत्रैको न फलप्रदः।      |            |
|-----------------------------------------------|------------|
| एकं हेम्ना दहेत्पापं तेन दोषो न विद्यते ॥     | <b>६</b> ७ |
| श्रीवृक्षो रोमजश्चैव रोचमानस्तथैव च ।         |            |
| अङ्गदी मेखली चैव राज्यरत्नप्रदाः सदा ॥        | ६८         |
| प्रपाणे मारुतं विन्दाल्ललाटे च हुताशनम् ।     |            |
| उरिस त्वश्विनौ देवौ चन्द्रसूर्यौ च मूर्घनि ॥  | ६९         |
| रन्ध्रे स्कन्दविशाखौ च उपरन्ध्रे हरीश्वरौ ।   |            |
| इस्रेवं पूजिता ह्येते दशावर्ताम्तु वाजिनाम् ॥ | 90         |
| एष्वेकेन विहीनाश्च भवेयुरग्रुभप्रदाः ॥        |            |
| ॥ इत्यावर्ताध्यायः ॥                          |            |

#### ॥ मिश्रितलक्षणाध्यायः ॥

सर्वाङ्गरुक्षणं प्रोक्तं तुरङ्गाणां विशेषतः । मन्दबुद्धिप्रबोधार्थं मिश्रितं प्रोच्यतेऽधुना ॥

१

દ્દ

श्वेतः श्वेतग्रफः सिताक्षिवदनः श्वेताण्डमेद्रस्तथा श्वेतत्विक्सितकेसरः सितगुदः सिह्मेभशंखस्वरः । सर्वव्यञ्जनपूजितः ग्रुभगतिः संस्थानवान् सुप्रभः चावर्तेश्च शुभेईयो हि निवसेद्राष्ट्रेऽपि यस्येद्दशः ॥ ? राज्ञस्तस्यारिबलं हतशेषं क्वापि याति विवस्तम् । धर्मार्थकामसंपत्सङ्ग्रामे तस्य विजयः स्यात् ॥ 3 तं गृह्णीयात्तुरगं सर्वस्वेनापि तस्य नास्यत्यर्थः । अचिरात्तेन नरेन्द्रः पृथ्वीं निष्कण्टकं भुक्ते ॥ 8 जठरे श्वेतः पुत्रान् कुक्षौ श्वेतो ददाति चानन्दम् । **प्रीवायां चापि धनं सौभाग्यं वै त्रिके द्**द्यात् ॥ वामे पार्श्वे वित्तं दद्यादथ दक्षिणे धनं दारान् । सौख्यं वक्षसि दद्यात् श्वेतः पृष्ठे मुखे विजयम् ॥

कर्णो यस्य सितौ श्रफाश्च चरणाः शोणस्य कृष्णस्य वा सोऽश्वः सर्वसुखप्रदो नरपतेः सौभाग्यसंपत्करः ।

स्निग्धं रक्तमतीव लक्षणयुतं चाश्वे नृपः प्राप्नुयात् तस्याजौ विजयं सुखं च परमं वित्तं प्रभूतं भवेत् ॥

सुपक्वजम्ब्वाभभरिष्टसन्निभं योऽश्वं समारोहति युद्धकाले । भूतानि सर्वाण्यपि तस्य नृनं भवन्ति वश्यानि सदा नृपस्य ॥ ७ अष्टौ सिता यस्य भवन्ति वाजिनः वक्षश्च पुच्छं च शिरो मुखं शफाः । विन्दात्तुरङ्गाहतमप्टमङ्गल भर्तर्यशो राज्यसुखप्रदं सदा ॥ 4 नीलैश्च रक्तेश्च सितैश्च पीतेः कृष्णेश्च मिश्रेस्त्वथवा विचित्रै: । यो मण्डलैर्भूषितसर्वकायः स स्वामिनो वैजयिकोऽश्वमुख्यः ॥ 9 धन्योऽयमश्वः स तु पुण्यद्र्शनः राज्ञः सदा क्षेमकरोऽर्थसाधकः । यसिंस्तु देशे निवसेत्तुरङ्गमः तत्राग्निरुक् रास्त्रभयं न जायते ॥ १० यः परिणद्यो वाजी मध्ये स्निग्धेन शुक्कपदेन । सन्नद्धो नाम्नाऽसौ विमर्दनः शत्रुसैन्यानाम् ॥ ११ यः कृष्णः परिणद्धः स्यान्मध्येन लोहितेन पट्टेन । सन्नदः सोऽपि हयः पूर्वीदिष्टं फलं तस्य ॥ १२

| मिश्रितलक्षणाध्यायः ।                                                                                    | 37         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| यः कृष्णः शोणो वा सितेन जठरेण वक्षसा वाऽपि ।                                                             |            |
| वैजयिकः सतु वाजी धन्यः सर्वीर्थसिद्धिकरः ॥                                                               | १३         |
| कालो वा रक्तेनोदरेण रक्तेन वक्षसा वापि ।                                                                 |            |
| फलमेतदेव भर्तुर्ददाति पूर्वं समुद्दिप्टम् ॥                                                              | <b>१</b> 8 |
| कट्यां यः परिणद्धस्तुरङ्गमो वाससा मितेनेव ।                                                              |            |
| संवीती नामासौ सङ्ग्रामे सर्वशात्रुवः ॥                                                                   | १५         |
| वदनं पृष्ठं वाला यस्य श्वेतास्त्विमत्रधर्षणो नाम ।                                                       |            |
| विजयार्थं नरपतिना पुरतः कार्यः स सैन्यस्य ॥                                                              | १६         |
| आनेत्राभ्यां च शिरः स श्रवणान्तं पाण्डुरं भवद्यस्य ।                                                     |            |
| सर्वार्थकामदोऽसौ हयः शिरः प्रावृतो नाम ॥                                                                 | १७         |
| इवेतस्या३वस्य शिरः इवेततरं यस्य लक्ष्यते स्निग्धम् ।<br>• • • • • • • • • • • • • • • • • • •            |            |
| भर्तुः सर्वार्थकरः ससूर्यकान्तः समुद्दिष्टः ॥                                                            | १८         |
| ये हस्वमण्डलैः स्युस्तुरमा विभक्तिचत्राङ्गाः ।<br>परसैन्यमर्दनास्ते विज्ञेया नागजातीयाः ॥                | १९         |
| यः कृष्णः दवेतवर्णेस्त्वथ कनकिमभेभञ्जुगुञ्जानिभैवी                                                       | 22         |
| यः कृष्णः २वतवणस्त्वयं कनकानममञ्जुगुज्जानमवा<br>केशैः स्निग्धस्तुरङ्गस्त्वथं कमलनिभैरर्थदः स्वाामनोऽसौ । |            |
| कृष्णोऽश्वः स्वेतवक्षा सितवद्नग्नफः स्वेतवालाक्षिप्रष्ठः                                                 |            |
| ज्योतिष्मान्नाम धन्यः सकलवसुमतीराज्यरत्नप्रदोऽसौ ॥                                                       | २०         |

| अच्छेद्यकीर्तिः कथितो रोमभिराच्छादितैः खुरैर्वाजी ।  |    |
|------------------------------------------------------|----|
| भर्तुरचिरेण दद्यात् विभवं पुत्नांश्च पौत्रांश्च ॥    | २१ |
| सितास्तु यस्य वाजिनः शफाः समस्तकं मुखम् ।            |    |
| स पञ्चभद्रको भवेन्नृपस्य राज्यसौख्यदः ॥              | २२ |
| एकोऽपि यस्य वर्णः सुम्निग्धः सुप्रभः स्थिरोऽक्वस्य । |    |
| प्राप्नोति तस्य गुर्वीमद्वन्द्वां वै श्रियं भर्ता ॥  | २३ |
| नाभिं समादाय तुरङ्गमस्य                              |    |
| बालार्कवर्णं यदि पूर्वमर्घम् ।                       |    |
| स्यात्पश्चिमार्घं हरिणाङ्कवर्णं                      |    |
| शरीरवैद्यद्युतिसंयुतं च ।                            |    |
| स स्वामिनो राष्ट्रविवर्धनोऽसौ                        |    |
| भवेदिवा वैजयिको वराश्वः ॥                            | २४ |
| शशाङ्कवर्णं यदि पूर्वमर्धं                           |    |
| बालार्कवर्णं यदि पश्चिमार्घम् ।                      |    |
| शरीरसत्त्वद्युतिसंयुतः स                             |    |
| नाम्ना निशा वैजयिकः स वाजी ।                         |    |
| राज्ञः सदा राष्ट्रविवर्धनोऽसौ                        |    |
| सौभाग्यदो गोत्रविवर्धनश्च ॥                          | २५ |

| मिश्रितलक्षणाध्यायः ।                      | <b>3</b> 9 |
|--------------------------------------------|------------|
| एवं तु कृष्णा हरयश्च नित्यं                |            |
| ग्रुक्कार्धकायास्तुरगाः प्रशस्ताः।         |            |
| श्रत्रुश्रियं तेऽपि न वर्धयन्ति            |            |
| रणे रतः स्वस्य जयं चक्रुः॥                 | २६         |
| सितपादमुखो यस्तु आवर्तैः कुत्सितरपि ।      |            |
| षट्पदाभो भवेद्यस्तु कृष्णतालुर्न दुष्यति ॥ | २७         |
| त्रिपृथुम्निलघुम्निमृदुम्निमहान्           |            |
| त्रितनुस्त्रिषु दीर्घ इति प्रथितः ।        |            |
| स तु सर्वशरीरसुभप्रवर-                     |            |
| स्तुरगः सुखराज्यविभूतिकरः॥                 | २८         |
| वक्षो ललाटं जघनं हयानां                    |            |
| त्रीणि प्रशस्तानि पृथूनि विन्द्यात् ।      |            |
| पृष्ठं च कर्णावथ कुष्टिका च                |            |
| हरवानि वै लीणि शुभानि विन्दात् ॥           | २९         |
| वालाइच रोमाणि च केसरं च                    |            |
| त्रीणि प्रशस्तानि मृदूनि विन्द्यात् ।      |            |
| आस्यं च नेत्रं च शिरो ह्यानां              |            |
| त्रीणि प्रशस्तानि महान्ति विन्दात् ॥       | ३०         |

ओष्ठौ च जिह्वा त्वथ सिक्वणी च त्रीणि प्रश्रस्तानि तनूनि विन्द्यात् । ग्रीवाथ जङ्घे वदनं हयानां त्रीण्येव दीर्घाणि शुभानि विन्द्यात् ॥

३१

शशधरतुहिनाभा हंसमुक्ताफलाभाः

द्रुतकनकसवर्णाः पद्मिकञ्जल्कवर्णाः ।

अभिनवकुमुदाभाः किंशुकाभाः शुकाभाः

विकचकुवलयाभा इन्द्रनीलेभनीलाः॥

32

भृङ्गाभाः कोकिलाभा सजलजलघरारिष्टाभिन्नाञ्जनाभा बालाकीशोकपुष्पस्तबकविकसिताम्भोजलाक्षारसाभाः ।

इत्थंभूतास्तुरङ्गा नृष्वरगदिता राष्ट्रघीराः सुवाहाः

दीर्घप्रीवाः सुपार्द्वाः पृथुनयनकटिस्कन्धवक्षोललाटाः ॥ ३३

हस्वैः पृष्ठाण्डकर्णैः कठिनखरखरा दीर्घनिर्मासजङ्घाः

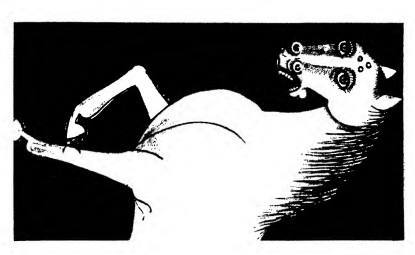
सुक्ष्मत्वय्रोमवालामृदुतनुरसनाप्रोथसृक्वौष्ठकेशाः ।

शुद्धावतस्वरूपा घनसितदशनाः सुप्रभाः शुद्धसत्त्वाः

येऽप्यन्येऽभीद्दाग्विधाः स्युः जननयनमनोनन्दनाः सिग्धवर्णाः । तेषां राजन् खुरात्रे निवसति कमला सर्वदा वीरभोग्या त्यक्त्वा क्रीडां समुद्रे जलशयनमुपेन्द्रस्य वक्षःस्थलस्था ॥ ३४



WARTAS IN FOREHEAD
See Flore No. 23, Page No. 27



AVARTAS IN FOREHEAD

No : Verse No. 21, Page No. 27



VRNABHÁVARTA See: Verse No. 28, Page No. 27

जलधरमधुकरकोकिलविकसितकुमुदेन्दुचन्द्रिकातुल्याः । **सुरसरिदुदकच्छायास्तुहिनाचलकान्तिभास्वराकाराः**॥ 34 तरुणदिवाकरसदृशा रक्ताम्बुजद्रलसमानवर्णा वा । कनकनिभकान्तिरुचिरा वर्णाः प्रोक्तास्तु राजवाहानाम् ॥ ३६ चक्षुःप्रीतिकरं मनोगुणहरं वर्णप्रभाभास्वरं खावर्तं घनपीनबाहुयुगलं सारङ्गसिद्धेक्षणम् । **पिण्डे संघटितं च पृष्ठविततं मानप्रभावोन्नतं** सर्वाङ्गेषु समस्तलक्षणधरं तेजस्वनं वेगिनम्॥ ३७ सुच्छायं सुमनोज्ञगन्धसिललं गम्भीरहेषान्वितं सन्नाह्यं नृपवाहनं निगदितं माङ्गल्यदोऽयं हयः ॥ ३८

ईदृशं कुरु राजेन्द्र विवर्गफलदायकम् । शत्रून्विजेतुं सङ्ग्रामे माङ्गल्यारोहणं हयम् ॥ ३९

अथ कनकिनमस्तुरङ्गश्रियं कस्यापि कुर्याच्छशाङ्कोपमः शत्रुनाशं तथैवातसीपुष्पवर्णस्तु भर्तुर्जयं सारसाभः परामर्थासिद्धिं च कुर्यात् । रणे वाजिनः कुर्युरेकस्य कस्याप्यसारस्य भर्तुर्जयं दीर्घमप्राकृतं क्रौञ्चपत्रैकवर्णेन चैवं तथा कौक्कुटेनापि राजा रणे शत्रुपक्षं जयेत् ॥ तालुमुष्को खुराश्चेव पुच्छं शिरो लोचने मोहनं श्वेतवर्णस्य कृष्णानि यस्य स्युरेतानि तं वर्जयेत्कोशनिर्नाशनं वाजिनस्त्वन्य-वर्णस्य शुक्कान्यथैतानि शस्तानि तेनारिपक्षः क्षयं याति मित्राणि कोशश्च संवर्धते स्वामिनस्त्वेवमेतच्छुभम् ॥ ४१

अथाङ्गारवर्णास्तथा पकतालैः सवर्णाः सृगालोपमाः कोलवर्णाः । कपोताभ्रवर्णास्तथैवाखुवर्णा हयाः काकतुण्डोपमा धूमवर्णाः वृको लूकवर्णा अधन्या अशस्ता अनारोग्यदा भर्तुरेते परं द्वादशैवं हयाः शुक्कवर्णाश्र केचित्तथा पाटना ये च गौरा हयाः कृष्णताल्वक्षिमुष्काः खुरैश्रेव वालैश्र कृष्णेर्गृहे यस्य तिष्ठन्ति वै क्षीयते कोशराष्ट्रं च तस्य पादेन रक्तेन कालेन वा श्वेतवर्णस्य शोणस्य चिह्नं भवेद्यस्य नद्धं तुरङ्गस्य स्वामिनं घातयत्याहवे यस्य शोणस्य मध्यस्तु कालेन पादेन नद्धो भवेत्सोऽपि वाजी रणे स्वामिनं घातयेत् ॥ ४२

।। इति मिश्रितलक्षणाध्यायः ।।



PUNDRAS (Marks on the Forehead)

## ॥ पुण्ड्लक्षणाच्यायः ॥

| अत ऊर्घ्वं प्रवक्ष्यामि पुण्ड्राणां लक्षणं शुभम् ।         |   |
|------------------------------------------------------------|---|
| प्रपाणोर्ध्वं तु कर्णाघः श्वेतं श्वेततरं च यत् ।           |   |
| तत्पुण्डूमिति विज्ञेयं तस्य संस्थानतः फलम् ॥               | १ |
| कमलदलकलशहलमुसलपताकाध्वजाङ्कुशादशैः ।                       |   |
| श्रीवृक्षशङ्खछत्रस्वस्तिकसृंगारवज्रनिभैः ॥                 |   |
| चामरकूर्माष्टापदवेदीखड्गोपमैहियाः ।                        |   |
| पुण्ड्रैः कथयन्ति जयं भर्तुर्विभवं पुत्रांश्च पौत्रांश्च ॥ | २ |
| चतुरश्रेहियाः पुण्ड्रैः सर्वश्वेतमुखाश्च ये ।              |   |
| पुण्ड्रं खङ्गोपमं यस्य स तु धन्यतमः स्मृतः ॥               | ३ |
| अथ स्वस्थस्तु पुण्ड्रश्च सर्वकामफलप्रदः ।                  |   |
| कामार्थसिद्धिदो भर्तुर्भूयाच्छ्रेष्ठस्तु कक्षया ॥          | 8 |
| अथ तिर्यगायतेन हि वित्तभ्रंशं विजानीयात् ।                 |   |
| कल्माषेण क्केशं श्रूलकबन्धोपमेन दुःखं च ॥                  | ч |
| अथ पाराश्वङ्खलाभेन पुण्ड्रेण बन्धनं भर्तुः ।               |   |
| एतानि तुरङ्गाणां पुण्डाणि शुभाशुभानि कथितानि ॥             | Ę |

| त्राय पुष्डू त्रपान च वानपाव च नष्यत ।              |    |
|-----------------------------------------------------|----|
| कण्डवण्टाश्रिते पुण्ड्रे वर्जनीयस्तुरङ्गमः ॥        | ٧  |
| जिह्वाकल्माषरूक्षाणि विचित्राणि तनूनि च ।           |    |
| पुण्ड्राणि न प्रशस्यन्ते पीतरक्तासितानि च ॥         | 4  |
| धन्याधन्यान्यन्यानि ललामरूपाणि वक्ष्यन्ते ।         |    |
| श्वेतं ललाटमध्ये तारारूपं हयस्य यद्भवति ॥           | Q  |
| तत्तु ललामं विद्यात्फलं तु संस्थानतस्तस्य ।         |    |
| चन्द्रार्धचन्द्रदिनकरतारावद्चोतते ललामं तत् ॥       | १० |
| यस्य तुरगस्य भवेत्तस्य स्वामी भवेद्राजा ।           |    |
| पटहाकृति च ललामं काकपदं भवति यच्च विचित्रम् ।       |    |
| वामस्थं वाऽधस्ताद्वित्तविनाशाय निर्देश्यम् ॥        | ११ |
| उक्तं च शालिहोत्रेण —                               |    |
| एवं पुण्ड्रविकल्पास्तु शृणु चिह्नैश्च चिह्नितान् ।  |    |
| शिरःकर्णाक्षिकेशेषु वामपादोदरानने ॥                 | १२ |
| वर्णान्यत्वं भवेद्यस्य तैश्चिन्हैश्चिन्हितं विदुः । |    |
| तमारुह्य हयं राजा सपत्नान् जयते रणे ॥               | १३ |

| पुष्पलक्षणम् ।                                 | 45  |
|------------------------------------------------|-----|
| श्रुतौ ललाटं घाणायां मस्तकं ककुदं विकं ।       |     |
| भ्रुवोः कर्णात्रयोः प्रोथे मेहनाग्रे च वालधौ ॥ | \$8 |
| वर्णाः परो यस्य भवेद्भयदोऽश्वः प्रकीर्तितः ।   |     |
| ध्वजिनं तं समारुद्य भग्नो राजा निवर्तते ॥      | १५  |
| ।। इति गणग्रन्थे गणकृते पुण्ड्राध्यायः ॥       |     |
|                                                |     |
| ॥ पुष्पलक्षणम् ॥<br>——                         |     |
| आगन्तवस्तुरङ्गस्य ये भवन्त्यन्यवर्णकाः ।       |     |
| तेषां प्रदेशभेदेन लक्षणं यद्यवस्थितम् ॥        | 8   |
| तत्त्रथैव समासेन विस्पष्टं क्रियतेऽधना ।       |     |
| प्रपाने च ललाटे च कण्ठे मूर्धनि कर्णयोः ।      |     |
| निगाले चैव केशान्ते पुष्पं धन्यतमं स्मृतम् ॥   | २   |
| स्कन्धे वक्षिस कक्षे च मुष्कयोर्बाहुके मुखे ।  |     |

3

8

हनौ पृष्ठे च वाहानां पुष्पं स्वामिहितप्रदम् ॥

पुष्पं धन्यतमं प्रोक्तं भर्तुः सर्वार्थसाधकम् ॥

नाभौ केशे तथा कण्ठे दन्ते चैव हि वाजिनाम् ।

अप्रशस्तानि दृष्टानि मुनिभिर्यानि शास्त्रतः ।
तानि सम्यक्प्रबक्ष्यामि पुष्पाण्यन्यानि दृर्शनात् ॥ ५
अधरेष्ठि कटौ प्रोथ उत्तरेष्ठि तथैव च ।
धोणायामण्डयोश्चैव शङ्खयोश्च तथा भ्रुवोः ॥ ६
प्रीवायां चैव बाह्बोश्च सृक्ष्विण्योजेठरे स्फिजि ।
पायौ क्रोडे च पुष्पाणि निन्दितानि विनिश्चितम् ॥ ७
रक्तं पीतं तथा कृष्णं पुष्पं सर्वत्र नेष्यते ।
शुभप्रदेशसंजातं भवेत्साधारणं ततः ।
सर्वाङ्गपृष्पितो वर्षं परित्याज्यो न संशयः ॥ ८

बिन्दवो येऽन्यवर्णी हयस्यान्यवर्णस्य ते पुष्पसंज्ञाः हयैः पुष्पितै राष्ट्रहामो ; लहाटे तु वित्तं ; निगालेऽन्नपानं ; तथा वामकर्णे सुतोत्पत्तिरुक्ता; खुरे पुष्पिते मित्रवृद्धिः; तथा वक्षिति स्कन्धदेशे च सेनाधिपत्यं ध्रुवं ; मूत्रकोशे सुतोत्पत्तिरश्वस्य ; भर्तुर्भवेत्पक्षयोः पक्षवृद्धिभवेत्स्कयोरन्नपानं ; तथा रन्ध्रयोवित्तलामं परां निर्वृतिं ; कण्ठदेशे सुतांश्चेव ; केशान्तयोमित्रवृद्धि ; तथा मुष्कयोरंसयोः पुत्रलामं तु वृद्धि ; हयाः पुष्पिताः स्वामिनः संप्रकुर्वन्ति सर्वाङ्ग-जातैः सुपुष्पैः सितैः पूजितैर्वाजिनः पूजिताः सर्वकामार्थदाः ।

एवमेतानि पुष्पाणि सर्वेषु वर्णेषु शुक्कानि शोणेषु रक्तानि पीतेषु वर्णेषु वा तानि शस्तानि; अथ खलु जठरे गले शङ्खयोः पुष्पिताश्वाः प्रकुर्वन्ति भर्तुः सदा क्षुद्भयं कुक्षिकक्षाभयं मृत्युमेवं ककुत्काकसे पृष्ठमन्याश्रुपातेषु वैराणि कूर्चेषु भर्तुः सदैवाध्वपीडामपाने तथा पुच्छमूले तु सर्वार्थनिर्नाशनं जङ्घयोर्बन्धनं शये पुत्रमृत्युं जयं चैव जान्वोः कटे चैव गात्रक्षयं घण्टयोः कुष्टिकभ्रूकटिं क्रोडिपण्डेषु पुष्पाण्यदानिरूक्षानि सर्वत नेष्टानि । सुस्निग्धरूपाणि तस्मात्प्रशस्तानि वै श्वेतवर्णस्य पुष्पाणि रक्तानि पीतानि वै सर्वेषु वर्णेषु कृष्णानि पुष्पाणि कुर्वन्ति भर्तुर्वधं बन्धनं अग्रददानेपु येषां पुष्पाण्यधरेषु शुक्कानि ते तु दिवसैर्मासैः सप्तमिरर्थप्रदा भर्तुः ॥

शुभमशुभवदुक्तं पुष्पाणां लक्षणं तुरङ्गाणाम् ।

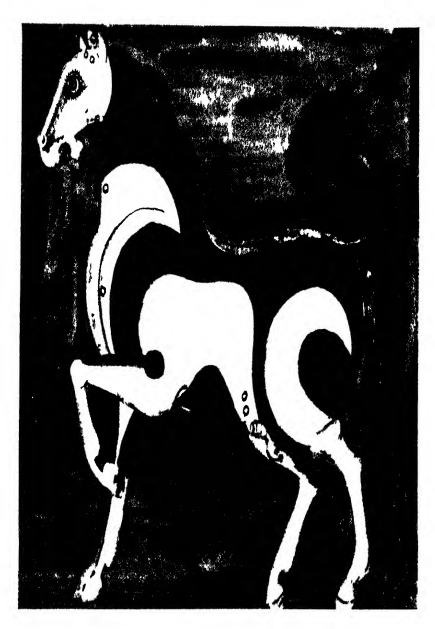
।। इति गर्भकृते गणनामग्रन्थे पुष्पवर्णनाध्यायः ॥

### ।। अथ होषितशुभलक्षणम् ॥

दृष्ट्वा हि पूर्णपात्रं च ब्राह्मणं कुसुमानि च । दृषि चापि समालोच्य वाहानां हेषितं शुभम् ॥

| वादित्रध्वानिमाकर्ण्य हेषन्ते यदि वाजिनः ।           |    |
|------------------------------------------------------|----|
| ग्रासपूर्णमुखांश्चेव तदा भर्तुर्जयो भवेत् ॥          | २  |
| बाले च निर्गते वृद्धे क्षुधिते च पिपासिते ।          |    |
| श्रान्ते पीते तथा वाहे न ग्राह्यं स्वरलक्षणम् ॥      | ३  |
| ध्वजाग्रं चैव सूर्यं च पश्यन्तो वाजिनो यदा ।         |    |
| हेषन्ते चाहवे स्पष्टं तदा विन्द्याज्जयं प्रभोः ॥     | 8  |
| वक्ष्यामि होषितानां लक्षणमधुना समासेन ।              |    |
| नाभीदेशादूर्ध्वं वायोः प्राणस्य धावतो हृदये ।        |    |
| कण्ठे शिरसि च घाताच्छब्दस्तद्रेषितं विन्द्यात् ॥     | ч  |
| गंभीरस्तु महान्स्वरः सुमधुरः स्निग्धो घनः संहतः      |    |
| सिह्मव्याघगजेन्द्रदुन्दुभिघनः क्रौञ्चस्वराभः शुभः ।  |    |
| येषां ते तुरगाः यशोऽर्थसुखदाः सौभाग्यराज्यप्रदाः     |    |
| सङ्ग्रामे विजयं च तैः सह शुभं सैन्यं च संवर्धते॥     | દ્ |
| विच्छिन्नस्तनुरूक्षजर्जरखरक्षामस्तथा गद्गदः ।        |    |
| तुल्यो ध्वांक्षवराहजंबुकखरोष्ट्राणां न शस्तः स्वरः ॥ | 9  |
|                                                      |    |

।। इति हेपितलक्षणम् ॥



"DEVA MANI - IN MIGĀLA Sie - Leise No. 29 - Page No. 27

### ॥ अथ गन्धलक्षणम् ॥

| एतद्वेषितलक्षणं निगदितं गन्धोद्भवं वक्ष्यते          |   |
|------------------------------------------------------|---|
| स्रोतःस्वेदपुरीषमूत्रमुखजान् गन्धान्विदुर्वाजिनाम् ॥ | 8 |
| कमलकुसुमसर्पिश्चन्दनक्षीरगन्धा                       |   |
| द्धिमधुकुटजानां चम्पकस्यन्दनानाम् ।                  |   |
| अगरुगजमदानां तद्वदेवार्जुनानां                       |   |
| मधुसमयवनानां पुष्पितानां च गन्धाः ॥                  | 3 |
| पुन्नागाशोकजातीसरसकुवलयोशीरपत्राम्रगन्धाः            |   |
| पानीयप्रोक्षितोवींकुसुमितबकुलामोदिनो ये च वाहाः ।    |   |
| धन्याः पुण्या मनोज्ञाः सुतसुखधनदाः भर्तुरानन्ददास्ते |   |
| माङ्गल्याः पूजनीयाः प्रमुदितमनसो राजवाहास्तुरङ्गाः ॥ | ₹ |
| श्वपचकुमठगन्धा मत्कुणासृक्सगन्धा                     |   |
| खरकरभवराहोत्रूकविण्मूत्रगन्धाः ।                     |   |
| मललशुनसगन्धा मत्स्यपित्ताण्डगन्धा                    |   |
| अशुभफलकरास्ते वर्जनीया हयानाम् ॥                     | 8 |
| ।। इति गन्धलक्षणम् ।।                                |   |

#### ॥ छायालक्षणम् ॥

मेघावली यथार्कं गगनस्थं छादयेत्तथा छाया । छादयति सकललक्षणमश्वरारीरे समुद्भूताः ॥ 8 सा छाया पञ्चविधा पृथ्वीजा वारुणी तथा सौरी । वायव्या चैव भवेत्तुरगाणां नाभसी त्वपरा ॥ ? स्निग्धा स्थिरा च महती वर्णेर्नानाविधेः सुगम्भीरा । नयनमनोह्नाद्वकरी प्रशस्यते पार्थिवी छाया ॥ 3 ससिललजलधरतुल्या सरोरहामा प्रसन्नसिललामा । स्निग्धा स्थिरा प्रशस्ता विज्ञेया वारुणी छाया ॥ 8 बालार्कविद्रुमाभा लाक्षारसपद्मरागकमलाभा । आग्नेयी दीप्तिमती छाया शस्ता तुरङ्गाणाम् ॥ परुषा भिन्ना दीना वायच्या निन्दिता छ।या । रूक्षा चपला तन्वी वायव्योक्ता नाभसी चेष्टा ॥ દ્દ तिस्रः श्रेष्ठाः पूर्वा अन्ये द्वे निन्दिते महामतिभिः । तासां लक्षणमेतच्छुभाशुभं संप्रवक्ष्यामि ॥ 6

| जयदत्तप्रोक्तं छायालक्षणम् ।                 | 51       |
|----------------------------------------------|----------|
| स्नातस्य पीतस्य तथाऽपराह्ने                  |          |
| सुप्तोत्थितस्यापि तुरङ्गमस्य ।               |          |
| भुक्तस्य नित्यं हयलक्षणज्ञैः                 |          |
| छाया परीक्ष्या तु शुभाशुभा वै ॥              | 4        |
| **************************************       |          |
|                                              |          |
| ।। अथ जयदत्तप्रोक्तं छायालक्षणम् ।।          |          |
| Production of indicate Pin                   |          |
| छाया वाजिञ्चरीरेषु शुभाशुभनिवेदिनी ।         |          |
| वाजिनश्च प्रभोश्चेव तां व्रवीम्यनुपूर्वशः ॥  | ę        |
| जाजाम मनामन ता मनान्यस्थान ॥                 | `        |
| सुस्निग्धा पृथिवी छाया नानाद्युति समन्विता । |          |
| पद्मरागारुणा चैव आम्नेयी परिकीर्तिता ॥       | <b>ર</b> |
|                                              |          |

।। इति शुभाशुभछायालक्षणम् ॥

3

शुद्धरफटिकसंकाशा सुक्षिग्धा चैव वारुणी ।

रूक्षा दीना च वायव्या परुषा चैव निन्दिता ॥

# ॥ अथ गतिलक्षणम् ॥

| विभक्तेः पद्विन्यासेः नात्युचैर्रुलितेः समैः ।     |    |
|----------------------------------------------------|----|
| चक्कुर्मनोह्लादकरी या गतिः सा शुभा मता ॥           | 8  |
| पञ्चमनाह्नादकरा या गातः सा शुमा मता ॥              | \$ |
| वका स्विलिता विषमा बाह्मशका भ्रष्टसौष्ठवा विकृता । |    |
| अतिविकटा सङ्कीर्णा गतिरत्यूर्ध्वा च न शस्ता ॥      | २  |
| <b>शिखिनकुलवृषोप्ट्रव्या</b> घसिह्मेभतुल्या        |    |
| शरभगतिसमाना वानराणां च तुल्या ।                    |    |
| मृगवरगतितुल्या सद्गतिर्यस्य सोऽश्वो                |    |
| जयसुखविभवानां वर्धनः पार्थिवस्य ॥                  | 3  |
|                                                    |    |
| ॥ सत्त्वलक्षणम् ॥                                  |    |
| त्रिविधं सत्त्वं शुद्धं राजसमथ तामसं ततस्तेषाम् ।  |    |
| भेदास्तु सप्त षट् त्रय एवं ह्यनेकशोऽभिहिताः ॥      | ?  |
| ब्राह्मं तथार्षमाहेन्द्रं याम्यकौबेरवारुणान्येव ।  |    |
| शब्दान्येतानि षट त गान्धर्वं सप्तमं चैव ॥          | २  |

| सत्वलक्षणम् ।                                           | 53 |
|---------------------------------------------------------|----|
| आसुरराक्षसपैशाचसार्पपैत्राणि शाकुनं चैत्र ।             |    |
| षड्राजसानि नूनं त्रीण्येवात तामसानीति ॥                 | ₹  |
| पाशवमात्स्यवैरुधमेवं सत्त्वानि षोडशैंवतानि ।            |    |
|                                                         |    |
| कथितान्युत्तममध्यमाधमानीति त्रिधा ऋमेणैव ॥              | 8  |
| कामाद्रपेतः स्मृतिमानकोपी                               |    |
| स ब्रह्मसत्त्वः शुचिनिर्जितात्मा ।                      |    |
| द्वेषो न रोगो न मदा न माहः                              |    |
| स्याद्यस्य वै तं मुनिसत्त्वमाहुः ॥                      | ч  |
| तेजस्वनः सर्वविभूतियुक्तं                               |    |
| एवंविधव्यञ्जनमैन्द्रसत्त्वम् ।                          |    |
| मायाविमुक्तं गतरागमोहं                                  |    |
| तं याम्यसत्त्वं मुनयो वदन्ति ॥                          | Ę  |
| व्यक्तप्रसादकोपः कामी स्मृतिमान्कुवेरसत्त्वोऽश्वः ।     |    |
| ऐश्वर्यशौर्यस्मृतिसौख्यकेलीशीलो हारिवीरुणसत्त्वसंस्थः ॥ | ७  |
| सङ्गीतवाद्यपूजाप्रियस्तु गन्धर्वसत्त्वोऽश्वः ।          |    |
|                                                         |    |
| रौद्रः श्रूरश्र्रण्डो वाजी स्यादसुरसत्त्वस्तु ॥         | 4  |

| मेद्रप्रहारी | च | महाशनश्च |
|--------------|---|----------|
|--------------|---|----------|

स्वापित्रयो राक्षससत्त्व एषः । भीरुस्त्वशोच्यश्च महाशनश्च

पैशाचसत्त्वश्च भवेत्तुरङ्गः ॥

9

क्षिप्रप्रकुपितभीरः शुचिईयो नागसत्त्वश्च । दुःशीलः पितृसत्त्वः प्रियासनो दुरुपचर्यस्तु ॥

१०

सतताहारैमैंथुनभ्रूचापल्यैश्च शाकुनं सत्त्वम् । क्षुज्जाड्यभयालस्यैः पाशवसन्त्वं विजानीयात् ॥

११

आहारार्तो भीरुर्जेलप्रियो मत्स्यसन्व इत्येषः । निद्राध्यानालस्यैः वीरुधसन्त्वं विजानीयात् ॥

१२

।। इति सन्त्रत्रक्षणम् ।।

#### ॥ महादोषाध्यायः ॥

मिश्रकं रुक्षणं प्रोक्तं महादोषोद्भवं शृणु । पुंसां प्राणहरा मे च महादोषतमास्तथा । नामतः फलतश्चेव प्रवक्ष्याम्यनुपूर्वशः ॥

8

असितविषमदन्तः शुक्तिदन्तः कराली

तथा हीनदन्तो हयो भग्नदन्तः ।

च्युतैश्च द्विजैश्चाथ एकारदन्तः

ककुज्जानुहत्काकसावर्तिनश्च ॥

7

वृषभदशनयुक्ता ये च जाता दिने च दीनाधिकाङ्गैकमुष्कास्त्रिमुष्काः ।

तथा लम्बमुष्काः कपेः सन्निभौ यस्य

मुष्को भवेतां तथा रोमशौ बिन्दुभिश्चित्रितौ ॥

3

नकुलमिहषकङ्करगृधाखनेत्रैकिपङ्गेक्षणाः काकनेत्राहिनेत्राः तथा वानराक्षाः तथा सूकरोलुकमार्जारनेत्रा जडा मिश्रकेशाश्च सीमन्तकेशा हया गृहशार्दृलराजीयुतोऽश्चोऽवगण्डः खरासारमार्जारपादा विना वालकेशेश्च जाता तथा प्रोथताल्वोष्ठ-जिह्वाशिरःस्वक्मेद्राण्डकृष्णा हयाः अन्यवर्णेन शीर्षेण पुच्छेन वा प्रदीप्तपुच्छो ललाटलिप्तः श्वित्तो तथा गौरखराभपृष्ठः नपुंसकश्च त्रिसरी च मौसली करोति वाहो हतमात्मपृष्ठगम् ॥

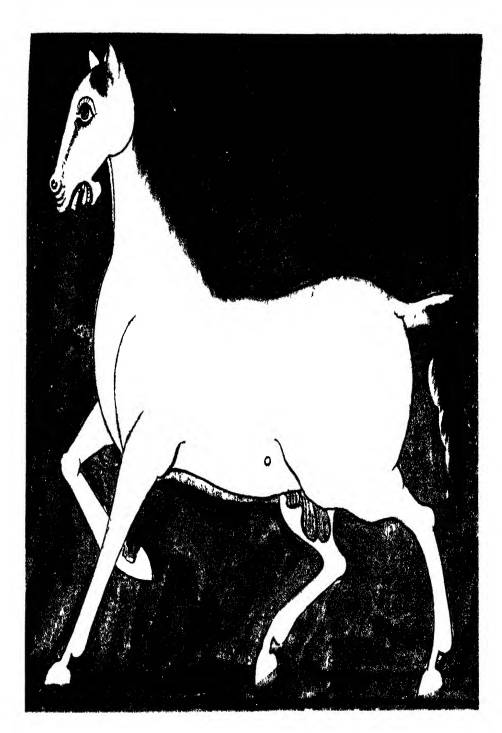
प्रेतोपनीतास्तुरगाश्च ये स्युः

ये दग्धचर्मोपमगन्धिनश्च ।

हया द्विगर्भा बहुभिश्च गर्भैः एते महान्तः कथितास्तु दोषाः ॥ 4 शृङ्गी त्रिकणीं द्विखुरस्तनी च स्याल्लम्बनः पञ्चशफोऽञ्जनी च । एते महादोषतमा हयानां नृपं च राष्ट्रं च विनाशयन्ति ॥ દ્દ एते सर्वे महादोषा महादोषतमास्तथा । नामतः कथिताश्चेव अधुना फलमुच्यते ॥ 9 असितैर्दशनैर्वाजी भर्तुः सर्वार्थनाशनः प्रोक्तः। विषमदमनः सुतघ्नः शुक्त्याभैः क्षुत्पिपासकरः॥ 6 उभाभ्यां दुन्तपालिभ्यां यस्यैका अधिका भवेत् । तं कराछीति जानीयाद्धरोत्तरसंयुतम् ॥ ९

अधरकराली भर्तः क्षुद्भयकृचोत्तरेषु दशनेषु । यस्तु कराली वाजी भर्ता जीवेन्न वै तस्य ॥

१०



4/1 / 1/1 / 1/1/01/1

| महादोषाध्यायः ।                                           | 57         |
|-----------------------------------------------------------|------------|
| विरला विषमा दन्ताः तीक्ष्णात्रा यस्य वाजिनः ।             |            |
| कुलश्रेष्ठं निहन्त्याशु स्वामिनं तुरगाधमः ॥               | ११         |
| हीनैदिन्तेर्वाजी मित्रघो दारदृषणः कथितः ।                 |            |
| अधिकदशनः प्रजाप्तः वृषभदशनश्च वर्जितस्तद्वत् ॥            | १२         |
| दंष्ट्रास्त्वथवा दन्ता भज्यन्ते यदि वा पतन्ति वाऽश्वस्य । |            |
| एकद्वित्रिचतुर्भिर्दिनैर्भयं तत्र जानीयात् ॥              | १३         |
| एकारतुल्यदशनो वाजी वित्तापहो भर्तुः ।                     |            |
| यत्फलमावर्तानां आवर्ताध्याये तत्फलं प्रोक्तम् ॥           | <b>१</b> 8 |
| दन्तैर्हयस्य तुल्यैः भमेर्ने तु शोभनं फलं तत्र ।          |            |
| एवं लक्षणतन्त्रं मिश्रकमेतत्तु लक्षयेन्मतिमान् ॥          | १५         |
| यदि पञ्चसमे मुष्कौ लक्ष्येते न स्फुटौ तुरगस्य ।           |            |
| न च बडवामधिगच्छति स षण्डवृत्तिः कुलान्तकरः ॥              | १६         |
| अथ पञ्चमे तु वर्षे प्रवर्तितेऽश्वस्य गृढवृषणोऽसौ ।        |            |
| समरगृहे स यस्य शुभावहो नैव राजवाहस्तु ॥                   | १७         |
| वृषणौ कठिनौ सूनोः प्रजातमुष्कस्य रोमशौ स्याताम् ।         |            |
| सर्वक्षयकर्तासौ सदन्तजातो दिनेजश्च ॥                      | १८         |
| <b>Asva—</b> 8                                            |            |

| विषमा हस्वास्तनवः स्यानेषु संस्थिता विवणीश्च ।  |    |
|-------------------------------------------------|----|
| ईदृग्विधाश्च दशना अशुभा जातस्य सह दशनैः ॥       | १९ |
| दिवाजातो रसक्षीणो न च स्थिरपराऋमः ।             |    |
| एतद्भवति विज्ञानं दिवाजातस्य वाजिनः             | २० |
| न खरो नाति च पटुः सन्वसारविवर्जितः ।            |    |
| अल्पायुर्न च तेजस्वी सन्ध्ययोरुभयोरि ॥          | २१ |
| तस्मात्सर्वेषु कालेषु राविजातः प्रशस्यते ।      |    |
| अधिकाङ्गौ हीनाङ्गौ न शुभावेतौ हयाधमौ स्याताम् ॥ | २२ |
| एकवृषणात्रमुष्को द्वावेतो ससुतभर्तृझो ।         |    |
| लम्बवृषणस्तु वाजी कपिमुष्को यस्य रोमशौ वृषणौ ॥  | २३ |
| ये च स्युश्चित्रफला झन्त्येते स्वामिनं सकुलम् । |    |
| न कुलमहिषाभनेत्रा गृघोलूकाखुकाकनेत्राश्च ॥      | २४ |
| मार्जारवानराक्षाः सूकरकोकाक्षिणो येऽश्वाः ।     |    |
| एते सर्वे पापाः सर्वेऽशुभकारिणो हयाः कथिताः ॥   | २५ |
| भर्तुश्च कुलान्तकराः श्रीयन्ते चैव सङ्ग्रामे ।  |    |
| अथ पिङ्गरेंकेनेत्रो युद्धे मृत्युप्रदो भर्तुः ॥ | २६ |

| महादीषाध्यायः ।                                      | 59 |
|------------------------------------------------------|----|
| तस्मान्नगरे समरे स तुरङ्गो न प्रवेश्यस्तु ।          |    |
| यः स्पर्धते तुरङ्गेरन्यैः स हयस्तु केवलं मूढः ॥      | २७ |
| बन्धं वधं न बुध्येत्स जडोऽश्वस्तं संत्यजेद्दूरम् ।   |    |
| सीमन्ती च जटी मुझकेशाश्च मिश्रकेशाश्च ॥              | २८ |
| एते वर्ज्याश्चेषां न नन्दति कदाचन स्वामी ।           |    |
| शार्दूलामो वाजी विभाव्यते राजिभिर्विवर्णाभिः ॥       | २९ |
| यस्तुसवर्णोऽपि स्यादवगण्डमेनं विजानीयात् ।           |    |
| एष स्वामिनमाजौ क्षिप्रं हन्याद्कार्यसिद्धिः स्यात् ॥ | ३० |
| नगरे राष्ट्रे निवसेद्यस्य विनश्यत्यसौ राजा ।         |    |
| खरसारः खरवर्णेस्तु मण्डलैयों भवेत्तथा हीनैः ॥        | ३१ |
| सकुलं भर्तुः खादति सपुत्रपशुवान्धवं वाजी ।           |    |
| मार्जाराचेत्रचरणो भर्तुः कुर्यान्महद्भयं क्लेशम् ॥   | ३२ |
| केरौर्बालैश्च विना जाता अनपत्यतां कुर्युः ।          |    |
| कृष्णप्रोथः क्षपयति स्वामिनमश्वः सबान्धवं ससुतम् ॥   | ३३ |
| औष्ठौ यस्य तु कृष्णौ विज्ञेयः सोऽपि भर्तृष्टः ।      |    |
| कृष्णेन तालुनाऽश्वः स्वामिनमात्मानमेव विषमे वा ॥     | ३४ |

श्चनृट्दोषेर्युक्तस्यजति तमचिरात्स पापात्मा । यस्मिन्यस्मिन्वर्णे सकृष्णजिह्नस्तुरङ्गमो भवति ॥ 34 न भवति स शुभो भतुः लक्ष्मीसर्वार्थनाशकरः । कृष्णाण्डो वधवन्यौ खड्गाद्यपद्रवं स्वामिनः कुर्यात् ॥ ३६ स्राकिशिरोमेद्रेषु च ये ऋष्णास्तेऽपि भर्तृझाः । वर्णेनान्येन हयः शिरसा पुच्छेन चान्यवर्णेन । भर्तृष्टः स तु समरे विवर्जितो भूतिमिच्छाद्भः ॥ ३७ यस्यैकवर्णस्य हयस्य दृश्यते पुच्छस्य चाग्रे शितमन्यवर्णम् । प्रदीप्तपुच्छस्तुरगः स उच्यते सुखादतेवें परिवर्जनीयः ॥ ३८ अलाबुपुष्पोपमरोमजं हि गुह्ये मुखे वा नयनेऽथवा स्थितम् । श्वित्रं सितं यस्य हयस्य दृश्यते सस्वामेनं हन्ति सपुत्रबान्धवम् ॥ ३५

आरोहकं च पृष्ठे वहति हतं तुरङ्गमो योऽसौ । प्रेतोपनीतमश्वं विवर्जयेत्सर्वदोषकरम् ॥ ४३

वालाः केशाश्च शिरो यस्य विदग्धचर्मगन्धाः स्युः । तस्य तुरगस्य भर्तुः नित्यं ज्वलनप्रियं भवनम् ॥ ४४

वर्ज्या तुरङ्गी ह्यमलप्रसूर्वी दद्याच्छिशुभ्यां सह तां द्विजेभ्यः । भवेयुरेवं बहवोऽपि यस्या दूरं त्यजेत्तामपि तैः समेताम् ॥ ४५

ललाटदेशे शिरसि भ्रुवोर्वा कर्णस्य मूलेऽथ समुच्छ्रितं वा । रुरोर्विषाणाग्रनिमं बलिर्वा आम्रास्थिवद्रोस्तनसन्निमं वा ॥ ४६ स्याच्चमंकीली त्वथ चार्बुदं वा शृङ्गं तु हस्ताङ्गुलसन्निभं वा । स्याचस्य तं शृङ्गिणमश्वमाहुः राज्ञः सदा राष्ट्रविनाशहेतुः॥ ४७

कर्णाभ्याशे कर्णो यस्यान्यो जायते त्रिकर्णोऽसौ । नृपतिं बान्धवसहितं राष्ट्रं कृत्स्नं विनाशयेत्क्षिप्रम् ॥ ४८

गोराफतुल्यो द्विखुरी गोऽत्रखुरोपमस्तथोपखुरी । एतावपि भर्तृघ्नौ श्टाङ्गिसमावेव वाजिनौ स्याताम् ॥ ४९

गोस्तनसन्निभौ द्वौ मूत्रकोशस्य पार्श्वयोर्यस्य । अश्वः स्तनी स कथितः कृच्छ्रं राष्ट्रं विनाशयति ॥ ५०

जान्वोः कूर्चीभ्याशे खुराभ्याशे च यस्य पादोऽन्यः । सहयः पञ्चशफः स्यात्तस्य फलं शृङ्गिवद्ज्ञेयम् ॥ ५१

अजिनी मृगाजिनाभः पृष्ठस्कन्धांसजघनदेशेषु । यस्य तु तुरगस्य भवेदजिनी स तु निन्दितः प्राज्ञैः ॥ ५२

पृष्ठे भर्तृविनाशो भ्रातृवधः स्कन्धदेशे तु । असे पुत्रविनाशो जघने तु दारनाशनः कथितः ॥ ५३ एते महादोषतमाः सुरौद्रा शृङ्गादयः षट्कथिता सुनीन्द्रैः । ते वर्जनीया अगुभाः सदैव नृपं च राष्ट्रं च विनाशयन्ति ॥ ५४

यथा गर्गेण यत्प्रोक्तं तदिह प्रोच्यतेऽधुना । न चैषां विद्यते किंचित्प्रतिघाताय कारणम् ॥ ५५

सर्वेरिप गुणैर्युक्ता वर्जनीया हयाधमाः । तान्नृषो वाऽथवा चान्ये न स्पृशेयुः कदाचन ॥ ५६

दृष्ट्वा सूर्यं निरीक्षेत स्पृष्ट्वा स्नानं समाचरेत् । पूजयेत्तु द्विजश्रेष्ठं दद्यादानं तु काञ्चनम् ॥ ५७

तस्मादेतान्त्रपो देशात्त्यक्त्वा शान्ति प्रयोजयेत् । देवानां प्रणिपातेन नियमैः शान्तिकर्मभिः॥ ५८

एवं प्रशाम्यते दोषो द्विजातीनां प्रपूजनात् । श्टङ्गं कीलार्गलं छित्त्वा पुष्पमावावर्तमेव च । सुवर्णेन दहेत्कर्णे हुत्वा संपूजयेद्द्विजान् ॥ ५

| दातुः | प्रजारक्षणतत्परस्य           |   |
|-------|------------------------------|---|
|       | शूरस्य धर्मे निरतस्य नित्यम् | 1 |

होमे जपे यस्य परस्य राज्ञो

दोषाः प्रशाम्यन्ति तुरङ्गमोत्थाः ॥

६०

अलुब्धः सत्त्ववांश्चैव न दोषैर्लिप्यते नरः । यज्वा चैव हुतामिश्च द्विजो वा वेदपारगः ॥

६१

॥ इति महादोषाध्यायः ॥

\_\_\_\_

#### ॥ तालुरङ्गाध्यायः ॥

महादोषाः समाख्यातास्तालुरङ्गमतः शृणु । गर्भस्थस्य यदा पित्तं कुप्यते तालुके भृशम् ॥

8

कृष्णतालुस्तदा वाहो जायते पापलक्षणः । तालुरागोऽपि वाहानां शुभाशुभफलप्रदः ॥

?

श्वेतं पीतं रक्तं स्यामं ऋष्णं च चित्रमूर्घसितम् । सप्तविधं जानीयात्तालुनि रागं तुरङ्गाणाम् ॥

₹



ÁVARTA IN THROAT 8ce : Verse No. 32 - Pay No. 28



2 SUKTIS IN KESĀNĪA Ste : Letse Vo. 37 - Page Ac. 28

| तालुरङ्गलक्षणाध्यायः ।                                 | 65 |
|--------------------------------------------------------|----|
| रक्तनिभः श्रेष्ठतमः शेषा रागाश्च नैव शस्यन्ते ।        |    |
| किंचिद्विशेषमेषां श्वेतादीनां प्रवक्ष्यामि ॥           | 8  |
| निर्वाणाङ्गारनिभं यस्य भवेत्तालु वाजिनस्तस्य ।         |    |
| भर्तुरचिरेण राज्यं राष्ट्रं विनाशमुपयाति ॥             | ષ્ |
| • •                                                    | ,  |
| भर्तुर्वधोऽर्धकृष्णे तालुनि जाते सुतस्य जानीयात् ।     |    |
| ऊर्म्यन्तरिते कृष्णे पराजयं स्वामिनो विन्द्यात् ॥      | ६  |
| कृष्णेनातः क्षिप्तं मध्ये शुद्धं तु तालु यस्य स्यात् । |    |
| परिणन्दतालुरश्वो भर्तुः क्वेशवहो होषः ॥                | ৩  |
|                                                        |    |
| कृष्णस्तु तालुवंशे पर्यन्तः पद्मपत्रसङ्काशः ।          |    |
| यस्याश्वस्य स नित्यं पराजयं स्वामिनः कुर्यात् ॥        | ۷  |
| कृष्णैर्बिन्दुभिरथवा कल्माषैस्तालु चित्रितं यस्य ।     |    |
| कल्माषतालुरेष स्वामिनमशुभे नियोजयति ॥                  | ९  |
|                                                        |    |
| दीपामिबालदिनकरपद्मदलामं भवेद्वापि ।                    |    |
| स्निग्धं तनु गंभीरं तालु शुभं वाजिनो ज्ञेयम् ॥         | १० |
| उक्तं च शालिहोत्रेण ।                                  |    |
| समानवर्णं वर्णेन तालुकं यस्य दृश्यते ॥                 | ११ |
| Asva—9                                                 |    |

| न स तालुकदोषः     | स्यात् फलमल्पं च वक्ष्यते । |    |
|-------------------|-----------------------------|----|
| सवर्णस्त्वथ दोषाय | सकलः कृष्णतालुकः ॥          | १२ |
|                   |                             |    |

## ।। इति तालुरङ्गलक्षणाध्यायः ॥

# ॥ कुललक्षणाध्यायः ॥

| ताळुरागाः समाख्याताः कुलानां लक्षणं शृणु ।                              |   |
|-------------------------------------------------------------------------|---|
| हयाः काम्बोजबाँल्हीक वैनायुजकुलोद्भवाः ॥                                | 8 |
| गीन्धारकुलसंभूतास्तर्थाऽरष्ट्रकुलोद्भवाः ।                              |   |
| <sup>°</sup> वाहेयाः ं सैन्धवारेचैव <sup>°</sup> तेत्तिकारेचैव वाजिनः ॥ | २ |
| <sup>ै</sup> कुलजाश्चोपंकुलजा ं मचका ं ह्युपमचकाः ।                     |   |
| ैं कैवर्तार्श्वोर्जुनीयाश्च <sup>ा</sup> पार्वतीयास्तथेव ॥              | ३ |
| ैं यौधेया <sup>¹¹</sup> यावनाश्चेव येचान्ये <sup>¹¹</sup> हस्वयावनाः ।  |   |
| ैं तुषाराः " कादरेयाश्च ै पार्वतीयास्तथैव च ॥                           | 8 |
| " आवन्त्याश्चापि <sup>"</sup> काञ्मीरा हया ये च <sup>"</sup> सकाननाः ।  |   |
| ैं प्रवित्योर्त्तरमींद्रेयाः ँ दाक्षिणेयाः प्रकीर्तिताः ॥               | 4 |

| कुँललक्षणाध्यायः ।                                                                        | <b>67</b> |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| <sup>³³</sup> अन्तर्द्विपोद्भवा वाहा <sup>³०</sup> कैकेयाम्बष्ट <sup>³¹</sup> संज्ञकाः ।  |           |
| " वासन्तिकाश्च <sup>अ</sup> सौवीरा " दारदा <sup>अ</sup> सैरिकास्तथा ॥                     | ६         |
| ³° कैराता क्षुद्रकैराता ³′ ³° मालवा ³° विन्ध्यकास्तथा ।                                   |           |
| <sup>''</sup> कालिङ्गा <sup>''</sup> माधुराश्चेव ''मानवाश् <del>वास्तथेव च</del> ॥        | 9         |
| " कौशल्यार्श्वौर्जुनेयाश्च " तथोपावृत्तिका हयाः ।                                         |           |
| " सौराष्ट्राश्चैव <sup>17</sup> सौवीराः <sup>18</sup> कौरवेयास्तथैव च ॥                   | 4         |
| " पाञ्चालाः <sup>™</sup> पौण्ड्रकारचैव <sup>™</sup> कुक्कुटा <sup>™</sup> हस्वकुक्कुटाः । |           |
| तथा ं हैमवता ये च ये चोक्ता ं मगधोद्भवाः ॥                                                | 9         |
| चतुः पञ्चाग्रदश्वानां कुलान्येतानि लक्षयेत् ।                                             |           |
| कुलानि नव चान्यानि घोटकानां विभावयेत् ॥                                                   | १०        |
| अतस्ते संज्ञया योज्या न तु घोटगुणान्विताः ।                                               |           |
| मेर्त्ताविकाँदर्यादमकेया मांलिकाः श्वेतवाहनाः । .                                         |           |
| ं मेचका ं श्वेतगिरिजा ं वैदर्भा घोटकाः स्मृताः ॥                                          | <b>११</b> |
| पूर्वदक्षिणभागेन हिमवन्तं समाश्रिताः ।                                                    |           |
| घोटकास्तेऽपि विज्ञेयाः स्यामे वा घोटकाः स्मताः॥                                           | १२        |
| अतः परं न्यञ्जनैस्तु प्रत्येकं संप्रवक्ष्यते ।                                            |           |
| यथोदिष्टाः कुलगणाः शृणु तांश्च पृथकपृथक् ॥                                                | १३        |

#### १. कांभोजाः —

कांभोजाः सुमहाललाटजधनस्कन्धा महावक्षसो

दीर्घग्रीवमुखा महाजवयुता हस्वाण्डमेढ्रासनाः ।

श्रीमन्तः सुमहासमुद्भचरणा द्धिरेतु जातेर्भुजैः

सर्वव्यञ्जनपूजिता दढशफा मण्डूकनेत्राश्च ये ॥ १४

श्वेताश्व शोणाश्च भवन्यदीना

न कृष्णवर्णा न विवर्णितास्ते ।

हस्वेश्च कूर्चैर्मृदुरोमकेशाः

हस्वेन पृष्ठेन सुवर्णवन्तः ॥

१५

सुसंहिताङ्गाः प्रियदर्शनास्ते

नित्यं च भतुर्वशगा मनोज्ञाः ।

तेजस्विनः सारयुताः सुशीलाः

श्रेयः स्वरूपेण कुलेन दृप्ताः ॥

१६

समवृत्तजानुजङ्घा

वृत्ताङ्गा हस्वकुष्ठिकरवुराश्च ।

**पीनास्तनुलाङ्गूलाः** 

स्थूलाक्षाः शङ्ककर्णारच ॥

| कुललक्षणांध्यायः ।                | 69 |
|-----------------------------------|----|
| सुमहास्वक्वप्रोथा                 |    |
| महोदरास्ते महातनुश्वासाः ।        |    |
| प्रत्यक्षं बडबामपि                |    |
| दृष्ट्वा न ये प्रहेषन्ते ॥        | १८ |
| ऊर्ध्वमुखाः स्थिरपादा             |    |
| ग्रुभरोमाणः सुपार्श्वाश्च ।       |    |
| <b>ग्रूराः</b> सुखसंचाराः         |    |
| काभ्भोजास्ते समाख्याताः ॥         | १९ |
| २. बाह्रीकाः                      |    |
| बाह्मीकाः काम्भोजैः               |    |
| समानसंस्थानवर्णरूपाश्च ।          |    |
| तेषामयं विशेषो                    |    |
| दीर्घोदरपृष्ठवंशास्ते ॥           | २० |
| परिणाहायामाभ्या                   |    |
| मधिकाः किंश्चिन्महेक्षणाः शूराः । |    |
| हृत्पृष्ठमूर्तिदीर्घा             |    |
| दीर्घयीवा दश्ननकेशाश्च ॥          | २१ |

मधुपिङ्गलाभनयना

कुद्धास्ते दन्तखादिनः कथिताः ।

भर्तुश्च वत्सलाः स्यु

र्महाजवा रूपसौन्दर्यसंपन्नाः ॥ २२

३. वनायुजाः —

वनायुजारच लघवः प्रचण्ड

मध्यप्रमाणाश्चपला न दीनाः ।

वृत्तायताः कायसमाः सुनेत्राः

हस्वाण्डमेद्रास्त्वथ शङ्कुकर्णाः ॥ २३

पूर्वार्धकायेषु समुच्छ्रितास्ते

हस्वास्त्रिके भारसहाः सुसत्वाः ।

स्थूलैश्च पादैर्दढकुष्ठिकारच

कालानुवर्णा बहुशो भवन्ति ॥ २४

अपाङ्गदेशे विकटाः सुदीर्घा

मेघेभनादेषु न शङ्किनस्ते ।

क्षान्ता मृगेन्द्रा इव ते विभान्ति

द्र्पाञ्चला बह्रिसमानरूपाः ॥

|            | रथे योक्तुं न शक्यन्ते न सहन्ते च यन्त्रणाम् । |    |
|------------|------------------------------------------------|----|
|            | स्नायुसंयुतगात्राश्च सर्वेभ्योऽप्यधिका जवात् ॥ | २६ |
|            | वन्यपर्वतदुर्गाणां मध्ये नेच्छन्ति धावितुम् ।  |    |
|            | मयूरसदृशय्रीवाः सुवर्णसदृशाश्च ये ॥            | २७ |
| 8.         | गान्धाराः —                                    |    |
|            | गान्धारा बहुवर्णाः                             |    |
|            | शरीरवन्तः सुसंस्थिता बलिनः ।                   |    |
|            | दृप्तोदयाश्च पुरतः                             |    |
|            | परचाद्विषमारच दीर्घारच ॥                       | २८ |
| ч.         | आरहुजाः —                                      |    |
|            | आरट्टजाः सुजघना                                |    |
|            | अदीर्घप्रष्ठाः सुकुष्ठिका बलिनः ।              |    |
|            | स्थूलाक्षिकूटशङ्खा                             |    |
|            | स्तेजोजवसारयुक्ताः स्युः ॥                     | २९ |
| <b>Ę</b> . | सैन्धवाः —                                     |    |
|            | सैन्धवकुलजा बलिनो                              |    |
|            | दृढजत्रुमहोरसो महाप्रोथाः ।                    |    |

#### तनुसुक्वत्त्वग्गोला

विलम्बमुष्काः सुमेढ्राश्च ॥

३०

७. तैत्तिजाः —

दीर्घग्रीवामुखाः स्युः

स्थूलाक्षास्ते महाकायाः ।

तैत्तिजकुलजा जिवनः

स्थूलहनुप्रीवमेद्रमुष्काः स्युः ॥

८. कुलजाः —

पृथुवक्षोजघनाक्षा

भाराध्वसहाः सुगात्राश्च i

कुलजा वृत्तग्रीवा

आयतवऋारच दीर्घवालारच ॥

**३२** 

33

38

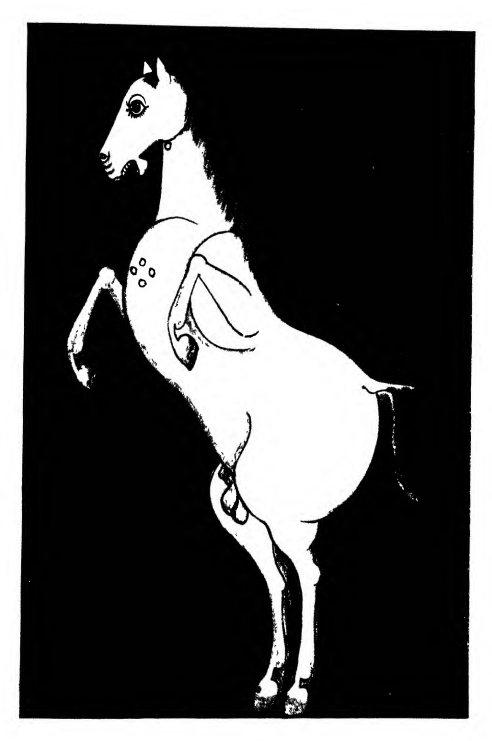
९. उपकुलजाः —

तनुरोमत्वकेशाः

सुवृत्तमध्योरुकुष्ठिका ख्याताः।

उपकुलजाः कुलजानां

समलिङ्गाः किञ्चिदायतशरीराः ॥



SBIVRKŞAKI

Vide: Verse No. 35, Page No. 28.

```
१०. मेचकाः ---
```

अल्पगतयोऽल्पसत्त्वा

भारसहाः कर्बुराइचैते ।

मेचककुलजा वाहा

दीर्घग्रीवा महोरसस्तुङ्गाः॥

३४

३६

स्पष्टमुखवल्गुवर्णा

मध्यबलाः शङ्ककर्णाश्च ।

तनुभिर्गात्रेईस्वैः

क्रूचेंश्च खुरैश्च विपुलजघनाः स्युः॥ ३५

#### ११. उपमेचकाः —

विस्तीर्णकाकसाः स्यु-

र्न कर्कशा मध्यमेद्रास्ते ।

उपमेचकाः स्युरुचै-

र्बद्धिशरोग्रीवदुर्धरैः केशैः ॥

#### १२. त्रैगर्ताः —

मृद्धङ्गा वल्गुसटाः

सुकृष्टिका दुर्मुखास्तुरगाः ।

```
त्रैगर्ताः शशिवदनाः
               राशिबालाधिकेसराः शशिप्रोथाः॥
                                                         ३७
१३. गौधेयाः —
       दृढपादा अऋूरा
               शशिवणीः प्रायशस्तेऽश्वाः ।
       योधेया भारसहा
               सुखुरा वृत्तायतघनग्रीवाः ॥
                                                         ३८
१४. सावित्रेयाः —
       स्पष्टायतवदनाः स्यु-
               श्चण्डास्तनुसूक्ष्मरोमाणः ।
       सावित्रेयास्तुरगा
               घासग्रासान्विताः शूराः॥
                                                         ३९
       मृद्धङ्गाः पृथुपादा
               महोदराः सुप्रसन्नाश्च ।
       शस्तोरुपृष्ठदीर्घा
```

स्थिरमांसा दीर्घकेशवालाइच॥

88

#### १५. यवनाः —

चारुनयनकपोला-

स्तनुहनुवक्रास्तुरङ्गमाः शस्ताः ।

यवनास्तुरगा विपुलाः

पृथुघनवक्षोललाटनयनाः स्युः ॥

दीर्घाः सुकुष्ठिकाः

सुखुरा लघुकमाः शस्ताः।

प्रियदर्शनाः सुवर्णाः

स्पष्टायततनुमहाकायाः ।

तेज:सत्त्वोपेताः

तनुत्वचरचापि सूक्ष्मरोमाणः ॥ ४२

१६. तर्जिताः —

द्वीपे समुद्रस्य चरन्ति वाहाः

सन्तर्जिता ये मधुना तु पूर्वम् । तीर्त्वा समुद्रं यवने तु देशे तुरङ्गमाणां जनयन्ति पुत्रान् ॥

तेजिखनस्तर्जितसंज्ञिकाश्च

तत्तुल्यरूपाः सुमहाजवाः स्युः ।

ज्ञेयाः प्रकृत्या निजया सपित्ता-

स्तेभ्योऽपि जातास्तुरगाः सुरूपाः ॥ ४४

१७. अर्जुनाखाः —

त स्युश्चार्जुनजा वाहाः

पृथ्दराः प्रलम्बमुष्काश्च ।

शुचिसमवक्रस्कन्ध-

ग्रीवारच हस्वपृष्ठाः स्युः ॥

४५

१८. हस्वयावनाः —

त एव हस्वा यवन

संज्ञास्त्वन्ये हयाः प्रोक्ताः ।

हस्वाङ्गाः शुभगात्राः

शुभसाराः शुभजवाश्चापि ।

शुभरोमवालकेशाः

सुभगाः सुमेद्काः सुरूपाश्च ॥

४९

## १९. तुषाराः ---

प्रियदर्शना मनोज्ञा-

स्तेजोजवसत्त्वसंयुक्ताः।

एवं तुषारकाश्वा

जवसत्त्वबलान्विता महाकायाः ॥ ४७

भाराध्वक्केशसहाः

स्वेच्छाचाराः पृथूदरोरस्काः।

दृढमेधसः सुशीला

बलवन्तरते मनस्विनिहचत्राः ॥ ४८

२०. कादरेयाः —

पृथुजघनदृढपादा

मुकुष्ठिकाः ग्रुभखुरास्तुरङ्गाः ।

अश्वास्तु कादरेया-

दृढपादाः सूक्ष्मवालरोमाणः ॥

२१. पार्वतीयाः ---

स्थूलत्वचः सुशीलाः

सुकुष्टिकाः कायवर्तुलाश्चेव ।

```
अश्वास्तु पार्वतीयाः
```

पूर्वशरीरेषु संस्थितास्ते स्युः ॥

40

२२, आवन्त्याः —

पश्चार्धेषु च विषमाः

तन्द्राः हस्वपृष्ठाश्च ।

आवन्त्याः स्थूलाङ्गाः

पृथुवक्षोजघनसूक्ष्मरोमाणः ॥

48

२३. काश्मीराः ---

औरस्याः पृथुजङ्घा

दृढपादा महोदरोरस्काः ।

काश्मीराः शुद्धाक्षा

विपुलसटाः सुसंहताः सुखुराः ॥

43

२४. काननाः —

स्पष्टायततनुवऋ।-

स्तुरगास्तु शङ्कुकर्णास्ते ।

अश्वास्तु कानना वै

शुभाननास्ते पुनः समुद्दिष्टाः ॥

48

```
पूर्वीर्धे स्युरुदग्राः
```

पश्चार्घे चोद्यता जविनः ।

हेषन्ते प्रत्यक्षं

दृष्ट्वा बडबां च राङ्ककर्णास्ते ॥

२५. उष्ट्राः —

मृदुदीर्घा उद्घीवा

उष्ट्राख्या उष्ट्रगात्रवक्राः स्यः ॥ ५५

२६. पार्वतीयाः —

वाहास्तु पार्वतीया

बलान्विताः स्निग्धकेशाश्च ।

वृत्तास्ते दृढपादा

महाजवाश्चेति विख्याताः ॥

५६

आजानेयास्त्वेवं

कथितानि कुलानि वै पृथक्त्वेन ।

षड्विंशतिरश्वानां

च विशेषं वक्ष्यते त्वधुना ॥

आजानेयास्तुरङ्गा दृढचरणयुता वर्ष्मवन्तः सुनेत्रा

भूयिष्ठं वर्णयुक्ताः प्रकृतिगतिगुणैरर्चिता हस्वमुष्काः ।

सङ्ग्रामे भर्तृवश्याः प्रबलजवयुताः शुद्धसत्त्वाः सुर्शाला

आयुष्मन्तोऽल्परोगा मृदुतनुसुमहादीर्घनिर्मांसवऋाः॥ ५८

#### सुविभक्तोपचिताङ्गाः

सुसंहता हस्वपृष्ठखुरकर्णाः ।

बलतेजःसारयुता

जितेन्द्रियाः क्षुत्पिपासभारसहाः ॥ ५९

शुभकायाः शुभरूपाः

शुभगन्धाः शुभस्वराः शुभस्थास्ते ।

शुभलक्षणाश्च सुभगा

न कर्कशास्ते जितक्रोधाः॥

निशितास्त्रभिन्नकायाः

संज्ञां न जानन्ति विह्वलास्तस्मात् ।

आजानेया वाहा-

स्तस्मादेते समुदिष्टाः ॥



SARVAMĀNADA See Term No 38 Page No 28

#### एते विभिन्नदेहा

विनिर्गतान्त्रा गताश्च मृत्युवशम् । यावत्पृष्ठे भर्ता

तावत्प्राणान्न मुञ्चन्ति ॥

६२

विस्तरभयान चोक्तम्

कुलजानां लक्षणं हि शेषाणाम् ॥ ६३

#### उक्तं च शालिहोत्रेण

तत्रं काम्भोजानामुपकुलं वनायुजमारट्टजं बाह्णीकाश्च । वनायुजानामुपकुलं गान्धाराः ॥ ६४

आरट्टाजानां वाहेयाः ।

सैन्धवानां तैत्तिराः ॥

।। इति कुलोपकुलजलक्षणम् ॥

# ॥ अथ वयोज्ञानम् ॥

| कुलानां लक्षणं प्रोक्तं वयसो ज्ञानमुच्यते । |   |
|---------------------------------------------|---|
| वयो ज्ञानविदो लोके यस्मात्सर्वजनप्रियाः ॥   | १ |
| वयसो ज्ञानं द्विविधं                        |   |
| बाह्यं चाभ्यन्तरं समुद्दिष्टम् ।            |   |
| बाह्यं बहिः शरीरज                           |   |
| ं माभ्यन्तरमपि देहदशनस्थम् ॥                | २ |
| प्रथमवयोनिःश्रेणी                           |   |
| प्रथमे च मासि शाबः                          |   |
| सन्दंशैः किञ्चिदुद्रतेर्ज्ञेयः ।            |   |
| व्यक्तेश्च तैर्द्धिमासः                     |   |
| षट्पक्षो मध्यमैजीतेः ॥                      | ₹ |
| पूर्णेर्मध्यमद्शनः                          |   |
| सन्दंशैश्रैव पञ्चमे मासि ।                  |   |
| लक्ष्यालक्ष्या सुसूक्ष्मा                   |   |
| राजी धूम्रारुणा तु सन्दंशैः ॥               | 8 |

| वयोज्ञानम् ।                      | 83 |
|-----------------------------------|----|
| स्यात्पूणीमैद्दन्तैः              |    |
| स तु चाल्पषाण्मासिको वाजी ।       |    |
| प्रोद्भिनेन्नुभूते-               |    |
| र्विज्ञेयः साप्तमासिका विज्ञैः ॥  | ષ  |
| सन्दंशाभ्यां तुरगः                |    |
| शुक्काभ्यामष्टंमासिको ज्ञेयः ।    |    |
| ज्ञेयश्च शिशुनीवमे                |    |
| संपूर्णेः पारिभक्षेश्च ॥          | દ્ |
| द्वितीयादिपञ्चमान्तवयोनिःश्रेणी — |    |
| सितदशनः प्रथमेऽब्दे               |    |
| कषायदशनश्च भवेद्द्वितीय तु ।      |    |
| पतितोत्थितैश्च दशनै-              |    |
| स्त्रिहायनः कीर्तितस्तुरगः ॥      | 9  |
| मध्यमद्शनैः पतितै-                |    |
| रुद्भूतेः स्याचतुःसमो वाजी ।      |    |
| पञ्चाधिकस्तु कथित-                |    |
| इच्युतोत्थितैः पारिभक्षेश्च ॥     | 6  |

```
तस्मिन् काले वाजी
        पतितोत्थितदुन्तचक्रको बलवान् ।
स्निग्धाज्यवर्णद्शने-
        र्दश्यः सर्वाङ्गसंपूर्णः ॥
पूर्णफलो दंष्ट्रावान्
        प्रसन्नमुदितेन्द्रियः सुरोमा च ।
पञ्चसमो भवति हय-
        स्तेजस्वी सर्वकर्मसहः ॥
                                                     १०
हस्वास्तनवश्च समाः
        पृथ्वग्राः क्षीरसन्निभाश्चेव ।
सरलाः सुसंज्ञिता वै
        दन्ताः कैशोरका ज्ञेयाः ॥
                                                     ११
श्वेताश्च दीर्घाश्च सुसंहताश्च
        तीक्ष्णाग्रसंस्था विपुला दढारच ।
मध्ये विभक्तास्त्वथ मूर्क्षि निम्ना-
```

रच्युतोत्थितास्ते दशनाः प्रदिष्टाः ॥

#### व्यञ्जनलक्षणम् —

प्रथमेऽद्वे सन्दंशे द्वित्रिसमे मध्यमान्तेषु । व्यञ्जनमश्चेषु भवेत् षष्ठादारभ्य दशनेषु ॥ १३ कृष्णा हरिणी शुक्रा सिता काचा च मक्षिका चैव । शङ्खिन्छद्रं चलनं व्यञ्जनमेतत्क्रमेण विज्ञेयम् ॥ 88 अवृद्धा वृद्धरूपारच वृद्धास्तरुणसंस्थिताः । दृश्यन्ते वाजिनः केचित्सम्मोहनकरा भृशम् ॥ 24 वयः परीक्षेत्खुररोमदन्त चेष्टाबलौजोवचनादियोगैः । संस्थानविण्मूत्रसमर्थनाभि-रश्वस्य तज्ज्ञैरपरैश्च लिङ्गेः ॥ १६ रेखाऽऽयता तिर्यगरिष्टवर्णा

कृष्णा भवेत्षट्पदसंनिभा वा ।

| तन्त्रीसवर्णा हरिणी प्रदिष्टा       |    |
|-------------------------------------|----|
| शुक्का दिधक्षीरसमानवर्णा ॥          | १७ |
| सिता सिद्धार्थकवर्णा                |    |
| काचा किञ्चित्तु कोद्रवसवर्णा ।      |    |
| या मक्षिकासवर्णा                    |    |
| ज्ञेया सा मक्षिका निपुणैः ॥         | १८ |
| शङ्खं शङ्खदलोपमा-                   |    |
| मुलूखलं दन्तमध्यजिन्छद्रम् ।        |    |
| विन्याचिलितैश्रलनं                  |    |
| दन्तैः पतनं तु पतितेश्र ॥           | १९ |
| एवं कृष्णा हरिणी                    |    |
| शुक्का काचा च मक्षिका चेव ।         |    |
| शङ्खोलूखलचलनं                       |    |
| भ्रंशश्चेषां क्रमः कथितः ॥          | २० |
| षष्ठादिद्वात्रिंशान्तवयोनिःश्रेणी 🚞 |    |

षष्ठेऽद्वे सन्दंशे

मध्यमदशनेषु षड्गवे वर्षे ।

| वयोज्ञानम् ।                    | 87 |
|---------------------------------|----|
| कृष्णाऽष्टमे तु वर्षे           |    |
| विज्ञेया पारिभक्षेषु ॥          | २१ |
| हरिणी नवमे दशमे                 |    |
| वर्षे चैकादशे तु दशनेषु ।       |    |
| सन्दंशमध्यमान्त्ये              |    |
| वाजिनमालक्षयेन्मिनमान् ॥        | २२ |
| एवं सिता द्वादशके तु वर्षे      |    |
| त्रयोदशे चैव चतुर्दशे च ।       |    |
| सन्दंशमध्यान्त्यमुखोद्भवेषु     |    |
| समुत्थितां विद्धि तुरङ्गमस्य ॥  | २३ |
| काचा पञ्चद्शे वै                |    |
| षोडशके तदुत्तरे च वाहानाम् ।    |    |
| अग्रिममध्यम-                    |    |
| दशनेष्वथ पारिपक्षेषु चादेश्या ॥ | २४ |
| अष्टाद्शके चैकोन-               |    |
| विंशतिसंज्ञिके च विंशतिमे ।     |    |
| सन्दंशमध्यान्त्ये-              |    |
| ष्वथ वाजिनां मक्षिका कथिता ॥    | રષ |

एवं क्रमेण शंखं

छिद्रं चलनं पतनं तदेषु ।

त्रीणि त्रीण्यब्दानि तु

वाहानां निर्दिशेत्प्राज्ञः ॥

२६

व्यञ्जनक्रमण संस्थानलक्षणम् —

दृष्टः संपूर्णमांसः समुदितगजवन्मेघनादः क्षमावां

स्तेजस्वी सत्त्वयुक्तः परमबलजवः सर्वसंपूर्णकायः ।

क्षुत्तृड्भाराध्वशीतातपपवनसहः सुप्रसन्नेन्द्रियात्मा

चैभिर्लिङ्गेरुपेतो भवति गतवयाः कालिकाव्यञ्जनोऽश्वः ॥ २७

**स्थिरमां**सस्तेजस्वी

बलवानं क्षुत्तृट्सहः सततम् ।

रूपयुतो घननादः

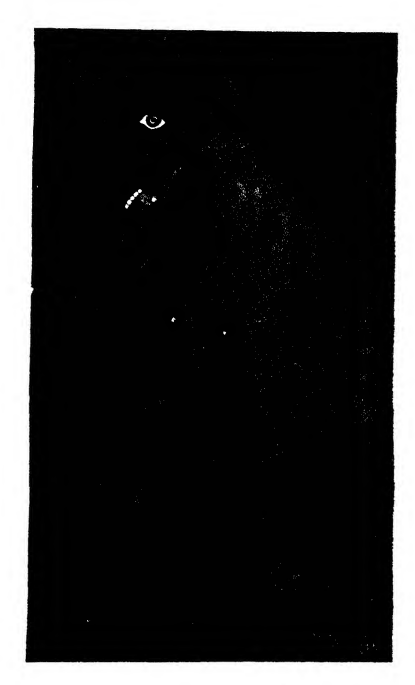
स तु हरिणी व्यञ्जनो वाजी ॥ २८

बलजवतेजोरूपैः

प्रहीयमानोऽनुमस्तके वलिभिः ।

वाहं ललाटपलितं

तं शुक्काख्ये व्यञ्जने विन्द्यात् ॥



BAD SHI AHON FOR AVARIAS
AT SANKHA
See Terse Vo. 15 Page A

| •   |       | •    |
|-----|-------|------|
| मास | वपुजव | हानः |

सस्रायुः स्थूलजानुकः क्वीबः।

दुवर्णदीघदशनः

स्यात्काचाव्यञ्जनो वाजी ॥

३०

पलितवलीकर्णाङ्गो

विशीर्णदन्तश्च गतबलोत्साहः ।

दुःखी कुञ्चितनेत्रो

भवति च मक्षिकान्यञ्जनो वाजी ॥

३१

गंभीराक्षो दीनः

स्याच्छङ्खव्यञ्जनो विगतमांसः ।

हर्षक्रोधविमुक्तः

समुद्रतोॡखलो वाहः ॥ •

32

मन्दं यवसं खादन्

स्याच्चलितवक्त्रजो वाजी ।

दुन्तैः पतितैर्वाजी

आयुद्धीत्रिंशकः कथितः ॥

गर्गेणोक्तं तु गजे यथा रातं विंरातिश्च पुंसि रातम् । परमायुः कथितमिदं तद्वद्वात्रिंशदश्वेषु ॥ 38 चरतो मन्दुराश्वस्य त्वसारसमाश्रयात् । क्षयवृद्धिगतीर्ज्ञात्वा ततो व्यञ्जनमादिशेत् ॥ 34 प्रवादिविशेषलक्षणम् — च्युतोत्थिता द्विजा ये तु भान्ति कैशोरका इव । ते प्रवा: येष्वथोद्भूतं व्यञ्जनं लघु दृश्यते ॥ ३६ सारदन्ताः स्थिता श्वेताः घनास्तीक्ष्णास्तु संस्थिताः । क्रमात्तेषु क्षयं याति व्यञ्जनं परिसंस्थितम् ॥ ३७ यान्येव सारदन्तस्य चरतो मन्दुराश्रये । त्रीणि वर्षाणि चाप्येवं दंशेष्वेषु विनिर्दिशेत् ॥ 36 एवमेव तु "चारक्याः" सारदन्ताः प्रकीर्तिताः । चारक्यदन्तो विज्ञेयश्चतुर्थे कालिकोद्भवः ।

सप्तमे हरिणी तस्य सन्दंशाश्रयणी भवेत् ॥

८१

3

#### आयुःसिद्धान्तः \_\_

उक्तं च शालिहोत्रेण ।
यथा नरे वर्षशतं विंशतिश्च शतं गजे ।
गवां चतुर्विंशतिश्च खरोष्ट्रौ पञ्चविंशतिः ॥ ४०
शक्ति षोडशवणीनि समाले पञ्चविंशतिः ।

शुनि षोडशवर्णानि सृगाले पश्चविशतिः । कृमयः सप्त चाहानि मक्षिका च चतुर्दश । तथा हयेषु द्वात्तिंशत्समा आयुर्विधीयते ॥

।। इति वयोज्ञानम् ॥

## ॥ अथ वर्णलक्षणम् ॥

कथितं तु वयोज्ञानं वर्णानां लक्षणं शृणु ॥ १ श्वेतः शोणः कृष्णः

हरितो वर्णा भवन्ति चत्वारः ।

चित्रस्तथा पञ्चमक-

स्त्वेते वर्णप्रकाराः पञ्चेव ॥

```
वर्णपरिज्ञानम् —
```

ज्ञेयः समानवर्ण-

स्त्वेककेसररोमवालैश्च ॥

₹

हीरक्षीरशशाङ्कशङ्खरजतप्रालेयवर्णाः सिता

आद्रालक्तकदाडिमीकुसुमवद्रक्ताश्च शोणाः स्मृताः

कृष्णास्त्वञ्जनकोकिलाम्बुदिनभा भृङ्गाङ्गनागोपमा

हेमाभा हरयः प्रदीप्तहुतभुग्गोरोचनासन्निभाः ॥

एते शुद्धा वर्णा अनुवर्णाश्चेव वर्णभेदाश्च । चित्रासाराश्चेषां संयोगेनोपजायन्ते ॥

4

8

अनुवर्णपरिज्ञानम् —

तत्र त्वेको वर्णः पूर्वं पश्चाद्भवेत्परो यस्य । अनुवर्णं तं विन्दाद्भेदं सर्वेविमिश्रितं वर्णेः ॥

8

सारोऽश्वः

एकद्वित्रिसवर्णेर्विचित्रितो भिन्दुभिः सचित्रस्तु । श्वेतोऽन्यवर्णमण्डलयुक्तः "सारः" स तु समाख्यातः ॥ ए

9

## कर्कोऽश्वः —

त्वङ्नेत्रवर्षमेमेहनमेढ्राश्रयमुष्कखुरगुदप्रोथैः । पद्मोपमैस्तु कर्कः सितकेसरतनुजवालैश्च ॥

ताम्रस्य तालुमुष्कौ मधूककुसुमप्रभौ तथा कर्कः ।

ताम्रत्वकशुद्धाक्षस्त्वन्ये केचिद्वदन्त्येवम् ॥

## कुक्कुटोऽश्वः —

कर्कस्य यस्य जठरासननासाक्षिवक्त्रदश्चनाश्च । निचिताः कृष्णैर्विदुभिरथवा रक्तैः स कुक्कुटः प्रोक्तः ॥ १०

## कौञ्चपत्रोऽश्वः —

सितरोमवालकेशः कृष्णत्वग्गुह्मलोचनौष्ठखुरः । एष तु मुनिभिर्वाहो निर्दिष्टः कौञ्चपत्रश्च ॥ ११

#### सिन्धुवारकोऽश्वः —

त्वय्रोमवालकेसरगुह्याक्षिखुरैश्च सिन्धुवारानिभैः । योऽश्वः स सिन्धुवारकनामा मुनिभिः समुद्दिष्टः ॥ १२

```
सिद्योऽश्वः —
```

ताम्रा त्वक् संरक्ती मुष्की वदनं च सिह्मरोमा यः । वालैः केशैश्च सितैः सिह्मः स हयः समाख्यातः ॥ १३

वृषगौरोऽश्वः —

रक्तोत्पलपीतयुक्तस्ताम्रत्वक्चैव संस्थितो गौरः । शुक्कोऽपि कृष्णयुक्तः स तु वृषगौरः समुद्दिष्टः ॥ १४

मुञ्जकेशोऽश्वः —

यस्यान्यवर्णस्य हि शुक्कवर्णाः

केशा भवन्तीह स मुञ्जकेशः ।

अञ्जनकेशकोऽश्वः 🕳

यस्यान्यवर्णस्य तु कृष्णवर्णाः

केशाः स वै अञ्जनकेशकोऽश्वः ॥

१५

मिश्रकेशकोऽश्वः —

यो बहुवर्णैः केशै-

र्युक्तः स मिश्रकेशकः कथितः ।

```
वर्णलक्षणम् ।
                                                          95
       बहुविधवर्णैर्बालैः
               स प्रोक्तो मिश्रवालकश्चैव ॥
                                                          १६
शोणोऽश्वः —
       कृष्णाक्षिगुह्यकेसर
               त्वग्वालखुरास्तुरङ्गमाः शोणाः ।
शोणानुवर्ण्यश्वः —
       शोणानुवर्णिनो वा
               विज्ञेयाः कालवालैस्तु ॥
                                                          99
शुक्करोमकोऽश्वः -
       रक्तोऽल्पकृष्णरोमा
               रक्तखुरो रक्तवालस्तु ।
       कृष्णनयनस्तु वाजी
               सोऽप्युक्तः शुक्लरोमकः प्राज्ञैः ॥
                                                          09
कालरोमकोऽश्वः –
       कृष्णाधिकस्त्वगादौ
               ससंज्ञितः कालरोमको निपुणैः ।
```

```
मृदुरोमकोऽश्वः —
```

सितरक्तासितचर्मा

सोऽश्वो मृदुरोमकः कथितः ॥ १८

कालाक्षिकोऽश्वः —

ते चापि बहुलकृष्णाः

कालाक्षिकसंज्ञिताः स्मृता वाहाः ।

श्वेताक्षिकोऽश्वः —

बहुशुक्लाः श्वेताक्षिक

नामानो वाजिनः कथिताः ॥ १५

पाटलोऽश्वः —

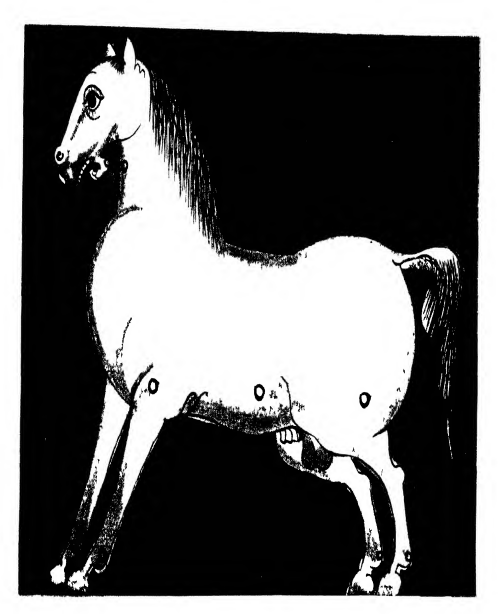
सितरक्तासिततनुजै-

र्यः कृष्णो वालकेशखुरनयनैः ।

कृष्णत्वक्चैव भवेत्

कृष्णत्विक्सतरक्तै-

स्तनूरुहैः पाटलो हयः प्रोक्तः ।



| वर्णलक्षणम् ।                 | 97 |
|-------------------------------|----|
| सुमन:पाटलोऽश्वः —             |    |
| शुक्लैः स एव बहुभिः           |    |
| स्यात्सुमन:पाटलो वाजी ॥       | २१ |
| रक्तपाटलोऽश्वः —              |    |
| बहुभिः शोणैस्तनुजै-           |    |
| रल्पसितै रक्तपाटलो वाजी ।     |    |
| चक्रवाकोऽश्वः —               |    |
| <b>पीतैर्वालैवा</b> जी        |    |
| सोऽप्युक्तश्रकवाकसंज्ञश्र ॥ ' | २२ |
| सिद्धार्थकोऽश्वः —            |    |
| तनुजैगीरैः पीतै-              |    |
| र्वीहः सिद्धार्थकः प्रोक्तः । |    |
| कपिलोऽश्वः—                   |    |
| रक्तेः पीतैरेतै-              |    |
| र्युक्तः कपिल्रो भवेद्यस्तु ॥ | २३ |
| धूम्रवर्णोऽश्वः—              |    |
| असिताल्पयुतः शोणस्तु          |    |
| धूम्रवर्ण इति कथ्यते वाजी ।   |    |

Asva-13

खञ्जरीट्यश्वः —

श्वेतैः पीतैरसितै-

र्वालत्विङ्मश्रकेसरो यस्तु ।

ज्ञेयः स खञ्जरीटी

पीतश्वेतोत्तरो वाहः ॥

२४

करण्टकोऽश्वः —

सितरक्तपीतरोमा

रक्तत्वग्यः करण्टकः सोऽश्वः ।

कर्बुरोऽखः —

हंसग्रीवसवर्णो

रिक्तत्वक् कर्बुरो ज्ञेयः ॥

२५

श्वेताश्वस्य वैशिष्ट्यम् —

सर्वेर्वणैः शस्ता-

स्तुरगाः सप्रभाः स्थिराः स्निग्धाः ।

तेषां श्वेतः श्रेष्ठो

यतो घ्रुवश्चाव्ययश्चासौ ॥

२७

२९

सर्वेषां वर्णानां

संयोगः क्वेतसंयुतः शस्तः ।

यस्मात्कृतेऽपि शुक्ल-

स्तस्माच्छ्वेतः प्रधानतरः ॥

किं बहुना येनोक्ता-

स्तत्न हयास्तु वर्णनामभिः केचित् ।

द्रव्यस्य यस्य सदशा-

स्तन्नामानस्तुरङ्गमा ज्ञेयाः ॥ २८

देववाहानां वर्णविशेषाः —

सर्वश्वेताः शशिनो

हरयः कनकप्रभाः सुरेन्द्रस्य ।

कृष्णा यमस्य वाहाः

कर्काः शुभलक्षणा विष्णोः ॥

शुकपत्रनिभा भानोः

किंशुकवर्णा हया हुताशस्य ।

#### अश्वशास्त्र

#### असिताभ्रनिभा वरुणस्य

कुबेरस्य तु कुमुदनिभास्तुरङ्गमाः ॥

३०

#### पुभिर्वर्णेरइवाः

शुभस्वरावर्तकायरूपाश्च ।

एतेषां देवानां

पृथक्पृथग्वाहनानि कथितानि ॥

38

॥ इति वर्णाध्यायः ॥

॥ अथ राजवाहाध्यायः ॥

देवोपवाह्यं कथितं राज्ञोऽस्वं चाप्यतः परम् ।

परमाक्वं चाभिषेच्यं पुरोधाक्वं तथैव च ॥

9

अमात्यसेनापत्योश्च युवराजस्य वाहनम् । वाजिनं संप्रवक्ष्यामि मुनिप्रोक्तं पृथक्षृथक् ॥

?

देवाश्वः —

यः पद्मिकञ्जल्कसमानवर्णः

कङ्गूफलाभः शुकपत्रवर्णः ।

रक्तोत्पलाभः शिखिकण्ठनीलो

वैडूर्यवर्णे नयने च यस्य ॥

₹

रक्ताश्च पीताश्च सिता भवन्ति

यस्यान्यवर्णस्य हयस्य पादाः ।

रक्तः सुजिह्वोन्नततालुजङ्घः

सुलक्षणः श्रेष्ठशुचिः सुधीरः ॥

8

श्रुत्वा स्वनं यस्य भयेन दीना-

स्तिष्ठन्ति दुःखेन मुहुस्तुरङ्गाः ।

मूत्रं पुरीषं च समुत्सृजन्ति

श्रीमान् स देवाश्व इति प्रसिद्धः ॥

पुरोधोऽखः —

कृष्णाम्बुदाभः शितिमण्डलैश्र

यो भूषितः स्वेतशकः सिताक्षः ।

श्रूरः शुचिः सिह्मगजेन्द्रनादः स्यादेष मेघोपम एव वाहः ॥ હ્ कर्कः पद्मिनभास्यः शुभगन्धः सर्वगतिर्निपुणः । क्षान्तः स खलु पुरोबोऽखः शुभसत्त्वावर्तसंपन्नः ॥ 9 राजाश्वः — **इवेतं** कृष्णं रक्तं हरिमथवा तप्तकाञ्चनप्रख्यम् । अनुवर्ण भेदं वा चित्रं वा सारसाभं वा ॥ . < एभ्यः ऋमादन्यमपि प्रसिद्धं मेधाविनं चाल्पपुरीषमूलम् । शुभोष्ठसत्त्वाननतालुदन्तं भद्रं महावेगमरोगकं वा ॥ छायापवित्रं सुगतिं शुभद्यतिं महाबलं स्निग्धतनूरुहेक्षणम् ।

| 103 |
|-----|
|     |
| १०  |
|     |
|     |
|     |
| ११  |
|     |
|     |
|     |
| १२  |
|     |
|     |
|     |
| १३  |
|     |
|     |
|     |

```
कुर्यात्तं हयराजं
```

तादृशमुपशीर्षकं महाराजः॥

88

परमाइवः —

ईदृग्विधगुणयुक्तं

नयनमनोनन्दनं सदा हृष्टम् ।

परमाखं श्रवणादिभि-

रङ्गेः सर्वेस्तु देवमयैः ॥

१५

यस्य तु तुरगस्य भवे-

द्वर्णद्वयमर्कचन्द्राभम् ।

रक्तं बालार्कनिभं

क्वेतं संपूर्णसोमनिभम् ॥

१६

कथितः परमाखोऽयं

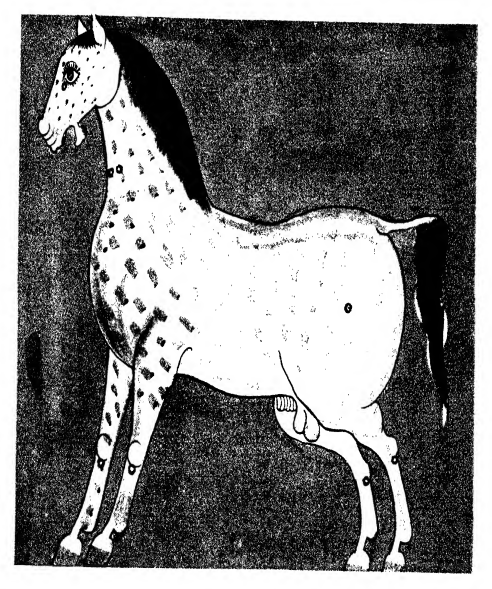
संभवतः सर्वलक्षणैः सुभगः ।

ब्रह्मादयो यस्य देवाः सर्वेष्वङ्गेषु संस्थिताः ।

मुखं ब्रह्मा यस्य चक्षुर्भास्करो मुजगः श्रुतौ ॥ १७

ललाटे च निशानाथो वामुप्रोथे च निर्ऋतिः ।

बाह्वोश्चेवाश्विनौ ज्ञेयौ विज्ञेयो हेषिते घनः ॥



BAD SITUATION FORĀVARTAS

See: Verse No. 47. Page No. 30.

| राजवाहाध्यायः ।                                                                       | 105 |
|---------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| <b>त्रीवायां पावकः काये वैकुण्ठो वक्षसि प्र</b> मुः ।                                 |     |
| जातो ह्येष जयार्थं वे देवानामाहवे सदा ॥                                               | १९  |
| यज्ञः स्वर्गपथः पुण्यः पार्थिवानां परं बलम् ।                                         |     |
| य एवमेवं जानाति ज्ञात्वा यत्नेन पूजयेत् ॥                                             | २०  |
| स राजराजो भवति शक्रवत्पृथिवीपतिः ।<br>आभिषेचनिकोऽश्वः —                               |     |
| अभिषेच्यं शृणु हयं कीर्त्यमानमतः परम् ॥                                               | २१  |
| मुक्तावलीशङ्खहिमेन्दुसंनिभं<br>महाबलं भद्रमपार्श्वशायिनम् ।                           |     |
| क्षान्तं सुगन्धं सुकुलोद्भवं शुचिं                                                    |     |
| शूरं शुभावतमतीव रूपिणम् ॥                                                             | २२  |
| शुभाननोष्ठं शुभतालुदन्तं<br>तेजोमयं सारबलैरुपेतम् ।<br>सत्त्वान्वितं दृष्टिमनोऽभिरामं |     |
| हप्टं शुभावर्तगतिस्वरं च ॥                                                            | २३  |

श्रीमन्तं द्युतिमन्तं

जितेन्द्रियं श्लेष्मिकं महाकायम् ।

युवराजस्याभिमत-

मभिषेच्यं तं हयं कुर्यात् ॥

२४

क्षत्रियाखः ---

स्फटिकतुषारशङ्खरजता-

मलहरिशशाङ्कसन्निभम् ।

अभिनवदाडिमीकुसुम-

विद्रुमबालदिवाकरोपमम् ॥

२५

अलिकुलकोकिलाञ्जनं

भुजङ्गममेघमषीसमप्रभम् ।

कनकसमप्रभं ज्वलितविह्न-

शिखासदृशं तुरङ्गमम् ॥

२६

मनोरमं सिह्मगजेन्द्रगामिनं

विभक्तसर्वाङ्गमनिन्द्रिताननम् ।

सुक्षिग्धरोमाणमश्रूलकं शुचिं

सत्त्वाान्वत क्षात्रियमाहुरश्वम् ॥

#### सान्नाद्योऽश्वः —

वैश्यं कुलजं दान्तं

शूरं मेधाविनं प्रभायुक्तम् ।

शुभपुण्ड्रं शुभगन्धं

सन्नाह्यं वाजिनं कुर्यात् ॥

२८

#### औपवाद्योऽश्वः —

रूक्षकमथवा पाटल-

मरिष्टं पीतवर्णमथ गौरम् ।

रोमकमथवा धूसर-

चित्रं वा कोञ्चपत्रं वा ॥

२९

सुखवाहं दृढपादं

शूरं जितेन्द्रियं सुशीलं च ।

श्चभगामिनं सुपृष्ठं

नान्येषां पृष्ठगं शीघ्रम् ॥

३०

अत्रासितं प्रहृष्टं

विकटाटोपं मनोहरं शान्तम् ।

```
सन्नाह्यस्यव सम
```

समुपवाद्यं हयं कुर्यात् ॥

38

सचिवाश्वः ---

शुद्धाकीमं खेतं

रक्तं कृष्णं हरिं शभच्छायम् ।

क्षान्तं चैव वयःस्थं

तं तुरगं सचिववाहनं कुर्यात् ॥

३२

सान्नाह्यः ---

क्वेतः सुप्रभगन्ध-

स्ताम्रत्वक्तालुद्दन्तखुरमुष्कः ।

तेजस्वी शुभनादः

सहयः सन्नाहिको नृपतेः ॥

३३

शङ्खसिताश्च ललाटे

चत्वारश्चरणाः प्रदक्षिणावर्ताः ।

कलहंसभैरवरवः

सहयः सान्नाहिको नृपतेः ॥

₹8

```
राजा३वः ---
```

सुमनाः पुष्पसवर्णः

श्वेतललाटः शुभच्छायः ।

मणिवैडूर्यशुभाक्षः

सुदीर्घपुण्ड्रो नरेन्द्राक्ष्वः ॥

34

जीमूतवर्णो घनघोषहेषी

मध्वाज्यगन्धो गजहंसगामी ।

प्रियश्च माल्यस्य विलेपनस्य

सोऽप्यश्वराजो नृपवाहनं स्यात् ॥

३६

यः श्रक्रगोपकायः

पारावतलोचनः स राजाखः।

यस्तु श्रुचिः शुभगन्धः

शुभनादः सोऽपि नृपवाहः ॥

३७

शोणप्रवालवणीं

यो मणिवैडूर्यसद्दशनयनोऽश्वः ।

दक्षिणकेशान्तस्था

शुक्तिश्चोर्घ्वायता यस्य ॥

तेन तुरगेण रणे

निःशेषं रिपुबलं विनिर्जित्य ।

प्रमुदितानेजबलसहितः

स्वस्थो नृपतिः समायाति ॥

३९

हेमनिभो हरिरपरो

हरिणगतिर्हरिलोचनो हृष्टः ।

**भुवमनुधावितुामि**च्छति

स एष राजाश्व इत्युक्तः ॥

80

नन्दीमुखोऽश्वः —

**रवेतानि** चरणमस्तक-

मुखानि तुरगस्य यस्य जायन्ते ।

नन्दीमुख नामासौ

तुरगः सर्वार्थसिद्धिकरः ॥

४१

यस्तु प्रवर्त्यमानो

नितरामदयेर्महाशूरैः ।

अभिनन्द्ति गर्जन्तं

स खलु मतो व्याघ्रशाब इव ॥

#### मानोन्नतो विविक्तै-

#### रातङ्करहित आयुष्मान् ।

#### प्रतिलोमसलिलपायी

स शुद्धसत्त्वो नरेन्द्राश्वः ॥

४३

येषां दीपशिखोपमा नयनयोरन्ता; दृशो श्येनवत;

श्रीवा कौञ्चनिभा; गतिर्गजसमा; पादाः समुद्रोपमाः (?) । उद्वेगप्छुतिभिश्च वानरसमाः स्वैरं रणप्रेक्षका

शङ्खकौञ्चमृगेन्द्रदुन्दुभिघना व्याघ्रेभतुल्यस्वराः ॥ ४४

वक्षोभिईरिणाधिपप्रतिनिभैर्व्याघोपभैर्बाहुभि-

रावर्तेस्तु शुभैः प्रधानकुलजा सुस्निग्धवर्णप्रभाः । उष्ट्राक्षाः प्रियदर्शनाः सवयसः श्वासैः सुगन्धेर्युता

धन्यास्ते जयराज्यवित्तसुखदाः सान्नाहिका भूपतेः ॥ ४५

#### रयामकर्णलक्षणम् —

रयामैः कर्णैः सितैः केशैः पुण्ड्रैस्तु दिनसान्निभैः । सर्ववर्णैस्तु विज्ञेयाः श्यामकर्णास्तुरङ्गमाः ॥

एवंरूपा वाहा

यत्र वसन्ति भवन्ति तत्र सस्यानि ।

न प्रभवन्त्युपसर्गा

वर्षति काले च पर्जन्यः ॥

80

नन्दन्ते हि च तरुणा

वृद्धा जीवन्ति वाजिनो निरूजः ।

हयराजानश्चैते

वसन्ति शुभलक्षणा यत ॥

8<

तस्माद्राजा तुरगा

नेवंविधात्रूपलक्षणोपेतान् ।

गन्धैर्माल्यैर्बलिभिः

प्रपूजयेदागतान्विषये ॥

४९

।। इति राजवाहाध्यायः ॥



BAD SHUAHON FOR AVARIAS BAD SHUAHON FOR AVARIAS See Lose V B Practe #



Sec. 1 se V 61 Page V

# ॥ आयुर्रुक्षणाध्यायः ॥

| आयुर्रिक्षणमश्वानामत ऊर्ध्वं प्रवक्ष्यते ।                                                  |    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| शालिहोत्रादिभिः प्रोक्तं यथापूर्वं तपोधनैः ॥                                                | १  |
| सुमहान्तरच ये वाहा हस्वकर्णास्तथैव च ।                                                      |    |
| स्वरनेत्रस्वभावेषु न दीनाश्चिरजीविनः ॥                                                      | २  |
| महाघोणा महाकाया ये चाश्वाः पृथुवक्षसः ।                                                     |    |
| तेषां दीर्घं भवेचायुः स्निग्धाङ्गाश्चैव ये सदा ॥                                            | 3  |
| कर्णांग्रे पीडिते येषां सिन्दृराभस्य दर्शनम् ।                                              |    |
| शोणितस्य भवेत्क्षिप्रं ते मताश्चिरजीविनः ॥                                                  | ક  |
| नभो जिघ्रन्ति ये चापि तेऽपि दीर्घायुषो मताः ।                                               |    |
| विनिष्करन्ति ये ग्रासं स्वग्रासाय तुरङ्गमाः ॥                                               | 4  |
| कुष्टिकायां किणा येषां दृश्यन्ते वाजिनां स्फुटाः ।                                          | _  |
| प्रशस्तं च भवेद्वक्षो येषां ते दीर्घजीविनः ॥                                                | દ્ |
| पद्मपत्रदलाकारं जिह्नाग्रे यदि वाजिनः ।<br>दन्ताश्च मौक्तिकाकाराः लिङ्गं येषां च निर्मलम् ॥ | 10 |
| दन्ताव्य माक्तिकाकाराः ।लङ्ग यया च ।नमलम् ॥                                                 | 9  |

| सीत्कारश्च भवेद्येषां लाङ्गूले चलनं पुनः ।       |            |
|--------------------------------------------------|------------|
| प्रस्वेदः शुभगन्धस्तु नखा वै दर्पणोपमाः ॥        | 4          |
| येषां च दीर्घमानं वै ते सर्वे चिरजीविनः ।        |            |
| स्निग्धगम्भीरदीर्घाश्च प्रोथजा यस्य वाजिनः ॥     | ९          |
| भवन्ति विपुला रेखास्तं विन्द्यादीर्घजीविनम् ।    |            |
| छत्रचामरभृङ्गारखड्गाङ्कुशानिभास्तथा ॥            | १०         |
| शक्तिवज्रगदाकारा ध्वजादिसदृशास्तथा ।             |            |
| ऊर्ध्वं प्रोथिस्थिता रेखा यस्य वामेन चानताः ॥    | ११         |
| हस्वा वा यस्य वाहस्य न चिरं तस्य जीवितम् ।       |            |
| श्रीवृक्षस्वस्तिकाभासाः प्रोथै रेखाश्चिरायुषम् ॥ | १२         |
| ऊर्ध्वं प्रोथे समा रेखा दृश्यन्ते यस्य वाजिनः ।  |            |
| तस्य मृत्युः समुद्दिष्टो दशमं प्राप्य वत्सरम् ॥  | १३         |
| अङ्गुलामं दश द्वे च वर्षाणां तस्य जीवितम् ।      |            |
| त्रयोदश स जीवेत्तु यस्य स्युश्चतुरङ्गलाः ॥       | <b>१</b> 8 |
| तिर्यगेवोर्ध्वगे चैव द्वे रेखे यस्य वाजिनः ।     |            |
| प्रोथजे यस्य वाहं तं विन्दादेवं चतुर्दश ॥        | १५         |

| उत्पातप्रकरणाध्यायः ।                                 | 115 |
|-------------------------------------------------------|-----|
| दक्षिणेन च पार्स्वेन यः शेते सर्वदा हयः ।             |     |
| बहुमूत्राल्पमूत्रारच ते चिरञ्जीविनो हयाः ॥            | १६  |
| विनतः पूर्वकायेन स्थले जान्वोइच यो हयः ।              |     |
| सूना(?)क्षकूटस्तन्द्राक्षः स्वल्पायुः स प्रकीर्तितः ॥ | १७  |
| ॥ इत्यायुर्रिक्षणम् ॥                                 |     |

### ॥ उत्पातप्रकरणाध्यायः ॥

| अतः परं प्रवक्ष्यामि तुरगाणां विमागतः ।    |            |
|--------------------------------------------|------------|
| ज्विलितेन यथाऽङ्गेन फलं वाच्यं शुभाशुभम् ॥ | <b>, ?</b> |
| यदा ज्वलति वाहस्य सर्वगात्रं हुताशवत् ।    |            |
| तदा विन्चादनावृष्टिं वर्षमेकं न संशयः ॥    | २          |
| अतः पुरविनाशस्तु मेहने ज्विलते भवेत् ।     |            |
| उदरे वित्तनाशस्तु पायौ पुच्छे पराजयः ॥     | ₹          |
| उत्तमाङ्गे च वक्रे च घोणायां चासने तथा ।   |            |
| भर्तुभयं च वाहानां ज्वलितं यत्र नेत्रकम् ॥ | 8          |

| धूमो ललाटे बाह्वोश्च तथा वक्षित निन्दितः ।                                                       |            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| तत्रेव ज्वलनं शस्तं तथा नासासमुद्भवम् ॥                                                          | ч          |
| यदा न्याधिं विना वाजी ग्रासं त्यजति दुर्मनाः ।                                                   |            |
| अश्रुपातं च कुरुते तदा भर्तुरशोभनम् ॥                                                            | Ę          |
| स्वयेमव यदा वक्रमोष्ठौ कम्पयते हयः ।                                                             |            |
| कविभिः काव्यनिर्दिष्टं तदा विन्दाज्जयं प्रभोः ॥                                                  | 9          |
| सर्वदेवविरोधस्तु सर्वेषां नैव पूजितः ।                                                           |            |
| वामपादाभिघातस्तु प्रभोर्यात्रानिषेधकः ॥                                                          | ۷          |
| स्वामिनाऽऽरूढमात्रेण दक्षिणं पार्श्वमात्मनः ।                                                    |            |
| तुरङ्गमो यदा पश्येत्तदा भर्तुर्जयो भवेत् ॥                                                       | 9          |
| अकस्मादन्तपातश्च तेषां भीतिः प्रभोः स्मृता ।<br>पुच्छवालान्स्वयं बाहोर्वामतो विकिरेचदा ॥         | <b>0</b> _ |
|                                                                                                  | १०         |
| तदा भर्तुः प्रवासः स्याद्दक्षिणे विजयं तथा ।<br>प्रकिरन्ति यदाऽऽत्यर्थं सर्वं पुच्छं तुरङ्गमाः ॥ | ११         |
| 4130/17 14130/17 /17 3 0 3/4/11 II                                                               | ,,         |

# ॥ वाहनशिक्षाध्यायः ॥

| ब्रह्मणैव यथा दिए। वाहानां वाहनो विधिः            |    |
|---------------------------------------------------|----|
| सारं तस्य समुद्धृत्य सर्वं तत्कथयाम्यहम् ॥        | 8  |
| तुरङ्गवाहकस्यापि दोषस्य च गुणस्य च ।              |    |
| विशेषं संविधानेन तत्सर्वं कथयाम्यहम् ॥            | २  |
| साम न ज्ञायते यस्माद्दढरूपेण वादयत् ।             |    |
| साम प्रदानं दण्डं च त्रिविधं विानियोजयेत् ॥       | ३  |
| त्रासी लुब्धः क्षुधालुश्च विप्रः संपरिकीर्तितः ।  |    |
| शूरश्च दृढमन्युश्च क्षत्रिय स्तुरमः समृतः ॥       | 8  |
| पापिनः कल्परूपाश्च दुष्टा वैश्याः प्रकीर्तिताः ।  |    |
| विरूपा विषमाश्चेव शूद्राश्चण्डा उदाहताः ॥         | 4  |
| ब्राह्मणं शक्तिदानेन साम्ना च क्षत्रियं हयम् ।    |    |
| वैश्यं दण्डेन शब्देन शूद्रं दण्डेन वाहयेत् ॥      | દ્ |
| प्रत्यूषे वाहयोद्विप्रं क्षत्रियं प्रहरे गते ।    |    |
| वैश्यं सन्ध्यां गते काले शूद्रं रात्रो च वाहयेत ॥ | 9  |

| सत्त्वं च त्रिविधं प्रोक्तमुत्तमाधममध्यमम् ।     |       |
|--------------------------------------------------|-------|
| उत्तमं चोपशापेन साम्ना दण्डेन मध्यमम् ॥          | ۷     |
| शब्दयोगेन दण्डेन वाहयेदधमं बुधः ।                |       |
| सहजे निर्मले वाहे तैलदुग्धस्य रूपवत् ॥           | ९     |
| शास्तिश्च द्विविधा प्रोक्ता बलदौर्बल्यसंभवा ।    |       |
| बालिष्ठो दुर्बलत्वेन दुर्बलोऽपि बलेन वा ।        |       |
| बलेनोपाधितश्चैव सत्त्वं ज्ञात्वा च वाहयेत् ॥     | . १ 0 |
| आद्रां सुकाठिनां चैव पाषाणोदकसंयुताम् ।          |       |
| तृणकाष्ठसमायुक्तां रङ्गभूमिं तु वर्जयेत् ॥       | ११    |
| समां च विपुलां चैव किञ्चित्पांसुसमन्विताम् ।     |       |
| एकान्ते विजने रम्ये रङ्गभूमिं तु कारयेत् ॥       | १२    |
| स्थूलः क्रोधी च मूर्बश्च चित्तौत्सुक्यश्चलासनः । |       |
| अस्थाने दृण्डपाती च वाजी तस्य न सिध्यति ॥        | १३    |
| प्रचलत्यासनं यस्य ऊर्ध्वं दण्डनिपातनम् ।         |       |
| न तस्य वाहनं वाजी दुर्रुभं वाजिवाहनम् ॥          | १४    |

| वाहनशिक्षाध्यायः ।                              | 119 |
|-------------------------------------------------|-----|
| दृढासनोऽथ तत्त्वज्ञो जित्मुष्टिर्निरालसः ।      |     |
| अविरागी स्थिरश्चापि षडेते वाजिवाहकाः ॥          | १५  |
| चित्तं यो नैव जानाति तुरगस्य समासतः ।           |     |
|                                                 |     |
| न वहन्ति हयास्तस्य दण्डपातेन ताडिताः ॥          | १६  |
| हेषिते चलिते भीते तथा चोन्मार्गगामिनि ।         |     |
| •                                               |     |
| कुपिते भ्रान्तचित्ते च षट्सु दण्डं निपातयेत् ॥  | १७  |
| हेषिते ताडयेन्मूर्मि जानुभ्यां चलिते तथा ।      |     |
|                                                 |     |
| ऋुद्धे उरिस हन्तव्यो भ्रान्तचित्ते तथोदरे ॥     | १८  |
| भीतं च ताडयेत्पश्चान्मुखे चोन्मार्गगामिनम् ।    |     |
| ज्ञात्वा दोषं च रूपं च स्थानेष्वेतेषु ताडयेत् ॥ | १९  |
| शाला पाप प रूप प स्थागचरातु साठपर ॥             | ()  |
| अस्थाने ताडितो वाजी यावजीवं न सिध्यति ।         |     |
| नो जहाति च तदोषं यावज्जीवत्यसौ हयः ॥            | २०  |
|                                                 |     |
| ॥ इति वाहनशिक्षाध्यायः ॥                        |     |

## ॥ धाराऽध्यायः ॥

| धाराः पञ्च प्रवक्ष्यामि मुनिभिर्याः प्रकीर्तिताः ।<br>प्रथमा विक्रमा धारा द्वितीया पुलका स्मृता ॥ | १  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| तृतीया पूर्णकण्ठी तु चतुर्थी त्वरिता स्मृता ।<br>पञ्चमी चैव या धारा निरालम्बा प्रकीर्तिता ॥       | २  |
| षष्ठी चैव तु या धारा श्रृयते न तु दृश्यते ।<br>विक्रमा गतिधारा च चतुष्का पुलका मता ॥              | ₹  |
| मुखपादसमायुक्ता पूर्णकण्ठी तु सा भवेत् ।<br>स्वेच्छया त्वरिता धारा ताडिता चैव पञ्चमी ।            |    |
| षष्ठी चैव तु या धारा स्वर्गलोके महीयते ॥  वल्गाश्च संप्रवक्ष्यामि मुनिभिर्याः प्रकीर्तिताः ।      | 8  |
| पुष्पवन्ती च गोकर्णी तूलोत्तृला चला तृषा ॥<br>नामखण्डा पुष्पधारा दृढमुष्टा चतुस्तना ।             | ч  |
| द्विहस्ता चैकहस्ता च सुभगा शोभना मता ।<br>इत्येते द्वादश वल्गाः सुनिभिः परिकीर्तिताः ॥            | હ્ |
| ॥ इति धाराध्यायः ॥                                                                                |    |

## ॥ आरोहविधानाध्यायः ॥

|       | आरूढः कर्णमध्यं तु मनो लक्ष्येत वाजिनः           |    |
|-------|--------------------------------------------------|----|
|       | शनस्त वाहयत्पूर्वं शिशुतुल्यं समादिशत् ॥         | ş  |
|       | न वको न तथोत्तानो न कुब्जो नाप्यधोमुखः ।         |    |
|       | न भयस्तब्धगात्रश्च स भवेदृश्ववाहकः ॥             | २  |
|       | स्थिरोरुः स्थिरपादश्च त्रिकोन्नम्रः स्थिरासनः ।  |    |
|       | दक्षिणादिस्तुरङ्गस्य चासने तु दृदः सदा ॥         | ₹  |
| वाहनक | अश्ववाहः समाख्यातः शेषास्ते भारदायकाः ।<br>ालः — |    |
|       | ग्रीष्मादिषु न कर्तव्यमृतुषु त्रिषु वाहनम् ॥     | 8  |
|       | हेमन्तादिषु कर्तव्यं सादिभिः शास्त्रवेदिभिः ।    |    |
|       | प्रतिपत्सु त्रयोदश्यां नवम्यां वा सिते दले ॥     | 4  |
|       | धृतिसिद्ध्यादियोगेषु वासरे चन्द्रसूर्ययोः ।      |    |
|       | मूलरोहिणिहस्तेषु पुष्ये वै चोत्तरासु च ॥         | દ્ |
|       |                                                  |    |

एवंविधे दिने सादी वाहनं वाहयेच्छुभम् । वाहनविधिः —

रङ्गभूमो रैवतकं प्रसिद्धं स्थापयेत्ततः ॥ ७

पुष्पेर्धूपेः प्रदीपेश्च चन्दनेः पायसेस्तथा ।

पकान्नेः पञ्चगव्यैश्च प्रातः शुचिः सुवाससाः ॥ ८

रक्ताम्बरधरो भूत्वा रक्तपुष्पधरस्तथा ।

ओं नमो रैवताय अश्वहृदयाय हीं कीं ओं नमः श्वेताय सौम्यरूपाय इममश्वं साधय साधय बन्धय वश्यं कुरु कुरु महावीर्याय रैवताय नमः ।

> एतन्मन्त्रं जपेत्प्राज्ञो हयस्य दक्षिणे श्रुतौ । एकविंशतिवारं च ततः पर्याणयेद्ययम् ॥

क्रोशमेवं तमारुद्य नयेदीर्घं शनैः शनैः । वल्गाः ग्रहं च कर्तव्यं सव्यं चासव्यमेव च ॥ १०

विक्रमा पुलका पूर्णा कटी च त्वरिता तथा । खलीनादौ प्रयोक्तव्या सादिना वाजिनां क्रमात् ॥ ११

| आरोहविधानाध्यायः ।                          | 123        |
|---------------------------------------------|------------|
| नातिस्थूलं नातिकृशं न स्तब्धं नातिकर्कशम् । |            |
| सप्ताङ्गुलप्रमाणं तु खलीनं कारयेद्बुधः ॥    | १२         |
| खलीनादिषु लोहेषु धारयेद्विक्रमादिषु ।       |            |
| ऋमेणैव तुरङ्गाणां कटकानि प्रयोजयेत् ॥       | १३         |
| खलीनादौ च धारासु पदेषु शिक्षितो हयः ।       |            |
| तदा करेषु स्तन्धांसं वाहयेद्विक्रमादिभिः ॥  | <b>\$8</b> |
| शतहस्ताधिकां भूमिं सप्तहस्तावसानिकाम् ।     |            |
| भ्रामयेद्वाजिनं सादी सव्यं चैवापसव्यकम् ॥   | १५         |
| मण्डलं चतुरश्रं च गोमूत्रं चार्धचन्द्रकम् । |            |
| नागपारां क्रमेणैव भ्रामयेत्कटपञ्चकम् ॥      | १६         |
| एवमन्येषु लोकेषु त्रिधैव भ्रामयेत्कटे ।     |            |
| य एवं वाहयेद्वाहं तस्य कष्टं न जायते ॥      | १७         |
| द्द्याद्भयमभीतस्य भीतस्यापि हरेद्भयम् ।     |            |
| रहस्यं सादिनामेतद्वाहनेऽस्ति त्रिधोदितम् ॥  | १८         |
| पूर्वीक्तेषु च दंशेषु बहु दाषषु ताडयत् ।    |            |
| न जातु सादिनाऽन्यस्मिन् काले दोषशतैरपि ॥    | १५         |

| दुम्यमानस्य चाश्वस्य या दाषः सादिदाषतः ।         |    |
|--------------------------------------------------|----|
| ज्ञायतेऽसौ निराकर्तुं सादिना नैव शक्यते ॥        | २० |
| एवं शास्त्रविधानेन यः सादी वाहयेदयान् ।          |    |
| हरयस्तस्य सिद्धयन्ति भवन्ति फलदायकाः ॥           | २१ |
| वाहनं यद्यदुष्टं च धूपलेपनमन्त्रकैः ।            |    |
| तदृहं संप्रवक्ष्यामि मुनिभिः कीर्तितं यथा ॥      | २२ |
| अस्थिभिर्दशनैश्चेव वृकानां च तथा बुधः ।          |    |
| विषैर्मकरदंष्ट्राभिर्धूपसंयुक्तसर्पिषा ॥         | २३ |
| एलागरुमदोशीरनागकेसरचन्दनैः ।                     |    |
| स्वर्जिकातैलसंयुक्तेर्धृपयेद्दुष्टवाजिनम् ॥      | २४ |
| विषलोहमदैलाभिस्तैलाज्यदाधचन्दनैः ।               |    |
| अशेषदोषनाशाय धूपः प्रोक्तो हि वाजिनाम् ॥         | २५ |
| विलेप्य गोमयैः प्रातार्निशिथे सर्वसन्धिषु ।      |    |
| अप्टम्यां च विशेषेण दुष्टाः सिद्धयन्ति धूपिताः ॥ | २६ |
| कीलासचन्द्रनं कोन्ती सिद्धार्थं मिरचानि च ।      |    |
| अञ्जनं सर्वदुष्टानां देयं पर्वणि पर्वणि ॥        | २७ |

| आरोहविधानाध्यायः ।                                  | 125 |
|-----------------------------------------------------|-----|
| अञ्जनाभ्यञ्जितो वाजी निर्वाणमभिगच्छति ।             |     |
| कोपं मोहं भयं त्यक्त्वा वस्यः स्यात्सादिनो भृशम् ॥  | २८  |
|                                                     |     |
| प्रातः सादी शुचिः स्नातः शुक्काम्बरधरस्तथा ।        |     |
| उपोषितो यमी भूत्वा जपेत्कर्णेऽथ दक्षिणे ॥           | २९  |
|                                                     |     |
| हय गन्धराज त्वं शृणुष्व वचनं मम ।                   |     |
| गन्धर्वकुलजातस्त्वं मा भूयाः कुलद्षणम् ॥            | ३०  |
| द्विजानां सत्यवाक्यानां सोमस्य गरुडस्य च ।          |     |
|                                                     |     |
| रुद्रस्य वरुणस्यैव पवनस्य बलेरिव ॥                  | ३१  |
| हुताशनस्य दीप्तस्य स्मर जातिं तुरङ्गम ।             |     |
| _                                                   |     |
| स्मर राजेन्द्रपुत्रस्त्वं सत्यवाक्यमनुस्मर ॥        | ३२  |
| स्मर त्वं वारुणीं कन्यां स्मर त्वं कौस्तुभं मणिम् । |     |
| •                                                   |     |
| क्षीरोदसागरे चैव मध्यमाने सुरासुरैः ॥               | ३३  |
| तत्र दवकुले जातः स्ववाक्यं परिपालय ।                |     |
|                                                     |     |
| कुलजातस्त्वमश्वानां मित्रं मे भव साधनम् ॥           | ३४  |

| शृणु मित्र त्वमेतद्वै सिद्धो मे भव वाहन ।       |    |
|-------------------------------------------------|----|
| विजयं मे धनं चैव सङ्ग्रामे सिद्धिमावह ॥         | ३५ |
| तव पृष्ठं समारुह्य जेष्यामि रिपुवाहिनीम् ।      |    |
| मन्त्रजापं ततः कृत्वा मन्त्रेणानेन वृद्धिमान् ॥ | ३६ |
| विसृज्य सर्वदेवांश्च ततः पर्याणयेद्ययम् ।       |    |
| वाहनेषु च ये वर्गाः कुर्वन्ति हरिवाहनम् ।       |    |
| सुहृदुस्तव वाहानामन्ये तु हरयस्तव ॥             | ३७ |

॥ इत्यारोहविधानाध्यायः ॥

इति

नकुलसङ्गृहीतं अश्वशास्त्रं समाप्तम् ॥

# ॥ अनुबन्धः ॥

#### अत्र

नकुलसंङ्गृहीतेऽस्मिन् ग्रन्थे अनुपलभ्यमानाः केचन विषयाः सरस्वतीमहालये समुपलब्धेभ्यः अश्वसंबन्धिभ्यो ग्रन्थान्तरेभ्यः

समुद्धृत्य

दीयन्ते ॥

# मल्लदेवपण्डितविराचितात्

# सारसिन्धोरुद्धृतोऽयं भागः ।

\_\_\_\_

# ॥ अन्धवधिरादिविज्ञानम् ॥

\_\_\_\_

अन्धः —

एकाकिन्येति कस्यापि पृष्ठं यातीक्ष्यते नभः । उत्क्षिप्तपादविन्यासः सोऽश्वोऽन्धोऽन्योक्तिदत्तर्धाः ॥ १

बधिरः ---

उत्कर्णो वीक्षतेऽन्यत्र हयः शब्दापिताऽन्यतः। तर्जनं वा न जानाति सोऽश्वो बिधर उच्यते॥ २

मूकः —

हेषां विधातुं तुरगोऽसमर्थो गर्भानिलोद्रेकनिकृष्टजिह्नः । गृह्णाति कृच्छ्रेण तृणं कृशाङ्गः

सितः स मूकः कथितः कवीन्द्रैः ॥ ३

8

4

દ્દ

9

4

| जड: |  |
|-----|--|
|-----|--|

शृष्वन्न गृह्णाति वचोऽथ शिक्षां सन्तर्जनं ताडनकं न वेत्ति ।

संप्रेक्षतेऽन्यत्र हयोऽपरत्र

शैथिल्यकायः कथितो जडोऽश्वः ॥

#### षण्डः —

आघातमुष्कः स्थावरस्तुरङ्ग्यां

वीतस्पृहो वीतमनोजकेलिः ।

आघातलिङ्गमलमूत्रको यः

षण्डं तमश्वं समुदाहरन्ति ॥

# कोशमोही —

केशान्तस्थितलिङ्गेन मूत्रं शुक्कं विमुश्चित । योऽशक्तस्तुरगीं रन्तुं कोशमोही स उच्यते ॥

## कुमारिका ---

या वाहनिवहाद्गीता बाहिश्चरति नेच्छिति । सङ्गं तुरङ्गखृन्दस्य ज्ञेया सा च कुमारिका ॥

अन्धाद्याश्च कुमार्यन्तास्तुरङ्गा मङ्गलार्थिभिः । निन्दिता दूरतस्त्याज्याः प्राज्ञैर्निर्व्यसनैर्जनैः ॥

॥ इत्यन्धबधिरादिविज्ञानम् ॥

# ॥ अङ्गमानविज्ञानम् ॥

अथ \*प्रदेशेऽङ्गुलमानमाद्यै-रुद्गिरितं तत्प्रतिपादयामि । स्क्वोत्तरोष्ठभ्रुवपायुकक्ष-वहप्रदेशाश्रतुरङ्गुलाः स्युः ॥ १ ककुन्नासापुटप्राथवर्त्मनाभिविलोचनम् । प्रदेशास्त्र्यङ्गुलं प्रोक्ताः प्रदेशज्ञानपारगैः २ प्रपाणशङ्खचिबुककटि द्यङ्गुलमुच्यते । उत्तमाङ्गो विदुक्रोडकर्णदेशाः षडङ्गुलाः ॥ 3 घोणागण्डहनोर्देशा विज्ञेयाः षोडशाङ्गुलाः । त्रिंशदङ्गुलिके पार्श्वे ललाटं द्वादशाङ्गुलम् ॥ 8

\* अङ्गुलं तु भास्कराचार्यस्य लीलावत्यां पिरभाषाप्रकरणे लक्ष्यते ; यथा — "यवादरैरङ्गुलमप्टसङ्ख्यैः" इति । तच्च यवाभिधानानां धान्यानामुद्दतः पिरस्तरणे (00000000) संभाव्यमानं दैर्घ्यम् । अथवाऽङ्गुलेः पिरस्तृतस्य तिर्यद्धानम् । आयुर्वेदिनस्तु "अङ्गुलं त्रियवं मतम्" इति वदन्तः, त्रयाणां यवानां पुच्छात्पुच्छं पीरस्तृतानां दैर्घ्यं (०००) गृहीत्वेत्यभ्युपगन्तव्याः ॥

દ્દ

विंशदङ्गुलिकं कोष्ठं(?) जिह्ना द्वात्रिंशदङ्गुलः । हृदयं त्र्यङगुलं प्रोक्तं द्वादशाङ्गुलमायतम् ॥ ५

एकाङ्गुलो निगालः स्यान्मानमेतद्वयोत्तमे । पादोनं मध्यमे प्रोक्तमर्घहीनं कनीयसः । इति प्रदेशनिर्देशः शंसितः संशयच्छिदे ॥

> शालिहोत्रवैशम्पायनीयाभिधात् सारसिन्धोरुद्धतोऽयं भागः।

# ॥ मनस्तत्त्वविज्ञानम् ॥

भीतिः ---

लोहस्थाने प्रहारे च भीरुरश्वा द्वयोर्मतः ॥ १

हास्यम् —

अञ्छिन्नपादबाहुर्यः पतितो रणभूमिषु । तं विलोक्य हसेद्वाजी हास्यं चैकत्र विस्तृतम् ॥ २

### चाञ्चल्यम् ---

जिह्वां च कर्णौ नयने पदानि
पुच्छं च शस्तानि तु चञ्चलानि ।
एवं मनोज्ञावयवास्तुरङ्गाः

कुर्वन्ति भर्तुर्विजयं च सौख्यम् ॥

₹

Ę

# प्रहर्षः —

पट्टाभिषेके चणकस्य खादने
सुवर्णमालासु च किङ्किणीखे ।
भर्त्रू(?)पचारे सुगुणाधिरोहे

षट्सु प्रहर्षं प्रवदन्ति चाश्चे ॥ ४

## धेर्यं —

लोहबन्धे क्षते रोगे युद्धे गजभटाकुले । जले चामिवृते क्रूरे धैर्यं नवसु(?) वाजिनः ॥ ५

## कोपः ---

शिक्षाकालेऽथ वाहानां कशाघातेऽधिरोहणे । खाद्यान्तरशिलाज्ञाने हयानां कोपसंभवः ॥

4

## दुःखम् —

अनुचितकशाघाते पादचारिप्रहारे

सुगतिषु च तथाऽज्ञे स्कन्धतः स्फालने च । अनिपुणवशदत्ते युद्धकाले प्रवासे

गलितवयसि रोहे सप्तके दुःखितोऽश्वः ॥ ७

## होषितम् —

गर्भाधान ऋतौ काले युद्धकाले जयेऽध्वरे । खादने यावसे चैव सुझीलारोहणेऽपि च ॥

ससङ्ग्रहपरित्यागे अपूर्वाश्वावलोकने । होषितं दशसु प्रोक्तं वाजिलक्षणकोविदैः ॥ ९

#### उत्साहः —

खादने भोजने चैव भक्षणे तृणमांसयोः । गुडोदके तथोद्वर्ते उत्साहः षट्सु वाजिनः ॥ १०

#### लजा —

असाम्यवेगेऽनुगते द्वितीये छायातुरङ्गादिव लज्जमानः । खुरोत्थितैवींरतुरङ्गमस्तु

रजोभिरह्नः पतिमावृणोति ॥

११

क्रयशकुनम् —

हेषारवं च कुरुते विस्रजेत्पुरीषं
पुच्छं धुनोति खनते धरणीं खुरेण ।
सूर्यं विलोकयति नूलजने हि दृष्टे
पृष्टं स्पृशेत्पद्नखैः स हि लाभदोऽश्वः ॥

१२

।। इति मनस्तन्त्रविज्ञानम् ।।

।। अश्वोपयोगिसामग्रीविज्ञानम् ।।

कशा —

मूलेऽङ्गुष्ठमिता मृदुः सुलिलता वृत्तानुपूर्वा यथा
गोपुच्छाकृतिका कराग्रजनिताघातेन शब्दिन्वता ।
सीराभिस्तनुभिर्देढं विरचिता छागत्वचा संचिता
क्रराग्रा करवीरपत्रसदृशा चश्चत्रकाशा कशा ॥

8

पाननालका —

# नाड्या वेणुमयद्विपर्वकृतयाऽङ्गुष्ठाकृतिच्छिद्रया

प्रायः षोडशकाङ्गुलायततया तीक्ष्णाश्वकणीप्रया । प्राग्बध्वा मृदुरञ्जुनोत्तरस्वं मध्वाज्यतैलादिका

न्नो(?) शीर्षं वितरे दयस्य वदने क्षीरं जलं चाप्रतः ॥ २

### अक्षिमाला —

अश्रुपातव्रणं स्त्रिष्टं मक्षिकामशकापहम् । चर्मसूत्रेण बंधीयादक्षिरोगं च नाशयेत् ॥ ३

## अष्टी भोगाः —

स्थानं राय्या च विस्तीर्णा सुतृणं शुद्धखादनम् । सुगन्धानि च पुष्पाणि यवान्नं क्षीरभोजनम् । अष्टभोगमिति प्रोक्तं शास्त्रिहोत्रेण धीमता ॥

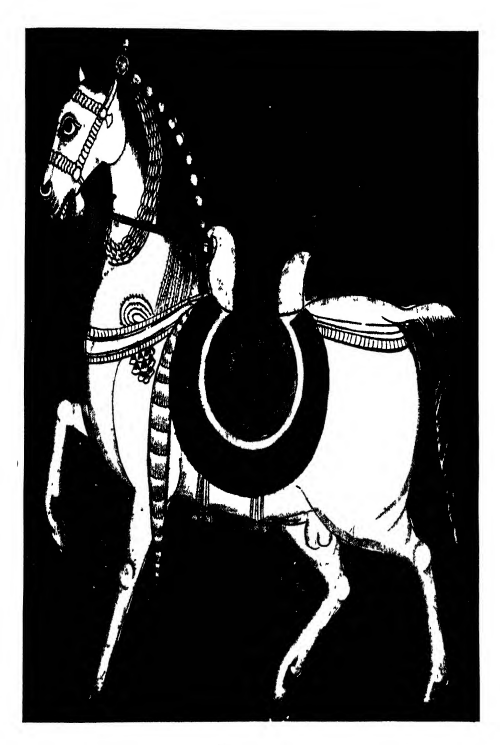
#### खुरह्म —

खुरत्रं तु खुरस्याधः सुश्लिष्टं सान्द्रलाघवम् । आयसं वर्तुलाकारं मण्डूकीतलनिस्पृशम् ॥

खलीनम् —

आयसं दान्तिकं वाऽपि सृक्किद्वयसमन्वयम् । जिह्वान्तर्य(?)समानं च खलीनं तुरगोचितम् ॥ ६

।। इत्यश्वोपयोगिसामग्रीविज्ञानम् ॥



KINGS HORSE

# அசுவ சாஸ்திரம்

## குதிரைகளின் பெருமை

சக்தி கணேச**ன், வாக்**தேவீயான ஸ**ரஸ்வ**தி, சந்திரசே**கர**னை ஸதாசிவன் இந்த தெய்வங்களுக்கு வணக்கம் கூறி இந்த அசுவ சாஸ்திரம் ஆரம்ப மாகி**ற**து.

பிறகு குதிரை நூல்களின் உண்மையறிக்க புராணப் பெருமக்களான—ஸ்ரீ கிருஷ்ண**ன்**, தரும**ன்,** பீம**ன், அ**ர்ஜ**ுனன், நகுலன்,** சகதேவேன்—இவர் களுக்கு வெற்றிக்கட்டியம் கூறப்படுகிறது.

பாண்டவர்களுக்குள் ஒருவனை நகுலன்—இந்த அசுவ வித்யைக்கே மூலம் கண்ட முனிவரான சாலிஹோத்திரர் அவருடைய டேர்களான ஸுச்ருதர் கர்கர் முதலியவர்களுடைய நூல்களே ஆராய்ந்து இந்த அசுவ சாஸ்திரத்தைத் தொகுத்துக் கொடுக் கிருன்.

குதிரை — மக்களுக்கு — முக்கியமாக அரசர் களுக்கு மிகவும் உபயோகமுள்ள பிராணி. ஒரு அரசனுக்கு நல்ல குதிரைகள் மட்டும் கிடைத்து விட்டால் அவனுக்குக் கிடைக்காதது ஒன்றுமே இல்லே. சென்றவிடமெல்லாம் வெற்றியும் புகழும் நிரந்தரமாகக் கிடைக்கும். யு**த்த**த்தில் எதிரிகளின் படைகளுக்குள் துணிச்ச லுட**ன் புகுவ**தற்கோ, அங்கு அடிபட்டுச் சோர்**ந்**து விட்டால் சமாளித்துத்•தப்புவதற்கோ குதிரையைத் தவிர வேறு எந்த வாகனமும் உபயோகப்படாது.

அந்தக்காலத்தில் அவசரச் சேதிகளே தூர தேசங்களுக்கு அனுப்புவதற்கும் குதிரைதான் சிறந்த சாதனம். குதிரைகளே வெகு சீக்கிரத்தில் கூட்டி மன ஒற்றுமைப்படுத்திவிடமுடியும்; தன்னந்தனி யாகவும் பயமின்றிச் செலுத்தமுடியும். வேலேக் களத்தில் பலநாட்களுக்குக்கூட அன்ன ஆகாரமின்றி வேலேசெய்ய குதிரை சளேக்காது. திடீரென்று ஏற்படும் காலங்லே மாறுதல்களுக்கும் ஈடுகொடுத்து பயமின்றி யுத்தத்தில் வெற்றிகாணும் வரை சோர் வின்றித் துடித்துநிற்கும் மிருகம் குதிரை ஒன்று தான். ஆகவே குதிரைகளின் இலக்கணமறிந்து தேர்ந்தெடுத்துப் பராமரிக்கும் ஒருவனுக்கு அதனைல் எல்லாவித நன்மைகளும் கிட்டும். என்று சாலி ஹோத்திரர் அறுதியிட்டுக் கூறுகிருர்.

(இந்த அத்தியாயம் — தஞ்சை ஸரஸ்வதீமஹா லில் அகப்படும் — பல ஆசிரியர்களால் செய்யப்பட்ட குதிரையைப்பற்றிய—நூல்கள் எல்லாவற்றிலும் சிற் சில மாறுதல்களுடன் காணப்படுகிறது. ஆகவே அந்தந்த ஆசிரியர்கள் குதிரைகளேப்பற்றி எழுத ஆரம்பிக்குமுன் சாலிஹோத்திரர் கூறிய குதிரை யின் பெருமைகளே முகவுரையாகக்கொண்டு தம் நூல்களே எழுத ஆரம்பித்திருக்கிருர்கள் எனக் கொள்ளலாம்.)

## ரைவதர் து தி

(ரை**வ**தர் குரியனுக்கும் **அவ**ர் ம**ீன**வி சாயா தேவிக்கும் பிறந்த**வ**ர். இ**வ**ரைப்பற்**றி** பி**ன்வ**ரும் வரலாறு அக்னிபுராணத்தில் காணப்படுகிறது:— சூரியனின் **வெ**ப்ப**ம்** தாங்கமுடியாமல் அவர் ம**ீனவி** சாயாதேவி ஒருநாள் வானளாவிய மரங்கள் அடர்ந்த விக்தியம**ஃ**ச்சாரலுக்குச் செ**ன்று பெ**ண் குதி**ரை** உருவத்தில் உலவிக்கொண்டிருந்தாள். **வெகு**நாள் **எதி**ர்பார்த்தும் சாயாதேவி வராததால் சூரியன் ஒ**ரு நா**ள் த**ன்** ஞானக்கண்ணுல் சாயாதேவி**யின் இரு**ப் பிடத்தையும் அ**வ**ள் வடிவத்தையும் *தெரி* ந்து கொண்டு தானும் ஆண் குதி**ரை உருவ**ம் **பு**ணே**ந்து** கொண்டு வி**ந்திய**மஃல்சா**ர**லுக்**கு வந்**தார். கு திரை ஆண்கு திரை**யின் மே**ல் மையல் கொண்**டது.** இரண்டும் முகத்திற்கு முகம் பொருத்த முகங்களி**லிருந்து தோன்றினவ**ர்கள் — **அச்வி**னி தே**வ**ர்கள் என்று போற்றப்பட்ட இ**ரட்டைய**ர் **களான** தே**வவை**த்யர்கள். அப்பொழுது நழுவிய வீர்யத்தில் தோன்றினவர் ரை**வ**தர்**. அவ**ர் பிறக் கும்பொழுதே குதிரைமீதேறி கையில் வில்லம்பும் **க**த்தியும் தாங்கிய**வ**ர்.) இந்த **ரைவ**தருடைய இருபத் நாமங்கள் இங்கு கூ**ற**ப்படுகி**ன்** றன . இ**வ**ற்றை காஃயில் எழு**ந்தவுடன் ஒருவன்** உச்சரித் தால் **அவனுடை**ய குதி**ரைகளு**க்கு பேய்பிசாசுகள் இந்த ஸ்தோத்திரத்**ை**த நாரதர் **எடுத்துக்கூறுகிருர். இருபத்தெட்டு நா**மங்களா**வன**: 1. ரைவதா; 2. பார்த்திவா; 3. வீரா; 4. அருணோ; 5. மாத்ருகோலாஹலர்; 6. பஞ்சக்ரீவர்; 7. அசுவ புருஷர்; 8. பிண்டகி; 9. ஹயவாஹகர்; 10. சூர்ய புத்திரர்; 11. மஹாஸ்வாமி; 12. சாயாஹருதய கக்தனர்; 13. காரதானந்தகாரி; 14. ஹருதயக்ஞர்; 15. ரணப்பிரியர்; 16. பாஸ்வான்; 17. ரத்னைதி பர்த்தா; 18. கிர்பயர்; 19. பயவிக்னஹா; 20. பூதேசர்; 21. தர்ஐனர்; 22. பத்ரர்; 23. அபூதேசர்; 24. பக்தவத்ஸலர்; 25. ஆரோக்ய ஸ்மரணர்; 26. வைத்யர்; 27. ஸர்வரட்சாகரர்; 28. சிவர்.

# குதிரை இறக்கை இழந்த வரலாறு

முன்காலத்தில் குதிரைகள் இறக்கைகளுடன் ஆகாயத்தில் கந்தர்வர்களுடன் சுயேச்சையாகப் பறந்துகொண்டிருந்தன. அவற்றின் உடலமைப் பையும் பலத்தையும் லாகவத்தையும் தேவேந்திரன் கவனித்து சாலிஹோத்திரரிடம் சென்று சொன்னுன்: ''முனிவரே! உங்களுக்குத் தெரியாதது ஒன்றுமில்லே. இந்தத் திமிர்பிடித்த அசு ரர்களுடன் போராடுவதற்கு எங்கள் யாணகளால் முடியவில்லே. இந்தக் குதிரை கணப் பார்த்தால் போருக்கு மிகவும் உபயோகப்படும் என்று தோன்றுகிறது. ஆனுல் இந்த இறக்கைகளே மட்டும் தாங்கள் போக்கிவிடவேண்டும்."

சாலிஹோத்திரரும் தே**வேந்திரன் விருப்ப**ப்படி குதிரைகளின் இறக்கைக**ா** ஐஷீகாஸ்**திர**ம் கொண்டு வெட்டித் தள்ளிஞர். இறக்கைகளே இழங்க குதிரைகள் இரத்தம் சொட்டச் சொட்ட தம் தங்தைக்கொப்பான சாலி ஹோத்திரரிடம் வந்து கண்ணும் கண்ணிருமாக முறையிட்டன. "ஐயனே! ஒரு தவறுமிழைக்காத எங்கள் இறக்கைகளே ஏன் இப்படிக் களேயவேண்டும்? தாங்கள் தான் இனி எமக்கு எக்காலமும் சுகம் கிட்ட அருள்புரியவேண்டும்."

சாலிஹோத்திரரும் மனமிரங்கி அவர்களுக்கு **ஆறுத**ல் கூ**றிஞர். ''கு**திரைகளே, **வரு**ந்தா நீர்கள். உங்க⁄ளயும் இவ்வுலகத்திற்கு உபயோகமுள்ள பி**ரா**ணி**கள**ாக்கவேண்டும் எ**ன்**ற கோக்கத்தி**டைல்** தேவேந்**திரன் விருப்**பத்திற்கிசை**ந்**து உங்கள் இறக் கைகளேப் போக்கினும். இனி நீங்கள் சூரியன் முதலிய தேவர்களுக்கும் அரசர்களுக்கும் வாகனம் என்ற பெரும் பேறு பெற்று அவர்களால் கண்ணுக் **கு**ள் கண்ணுக **அன்**புட**ன்** போற்றி **வ**ளர்க்கப்படு வீர்கள். அவர்கள் உங்களே நென்கு பேணிவளர்ப்ப தற்குத் தக்கபடி உங்களுக்கு வரும் கோய்கள் அவற்றுக்கான சிகித்சைகள் வளர்ப்பு முறைகள் **இவை**பற்றி விரி**வா**க ஒரு **நூல்** தொகுத்துக் கொடுப் பேன். நீங்கள் கவஃலயற்று வாழலாம்—— என்று **அரு**ளி**ணர்.** அத**ன்**படி 16500 சுலோகங்கள் கொண்ட **ு சாலிஹோ**த்திரீயம்''—என்ற பெயர்**பெற்ற நூ**ல் **எ**ழுதி**ன**ர்.

உடலமைப்பு

(குதி**ரையின்** அங்கங்களி**ன்** பெயரும் இடமும்— ஸம்ஸ்கிருத மூலத்தின் அடியிலேயே தமிழிலும் ஆ**ங்கி**லத்திலும் கொடுக்கப்பட்டிருக்கிறது.)

# அங்கங்களின் இலக்கணம்

குற்றமுள்ள கு நிரைகள் வாகனத்திற்கு தக்கவை யல்ல. உதடுகள், கடைவாய், நாக்கு, பற்கள், முகம் தாடை, மூக்கு, கன்னம், கண்கள், நெற்றி, தூல் கொண்டை, கா துகள், கழுத்து, பிடரிமயிர், தோள் மார்பு, முன்கால் துடைகள், கணுக்கால், முழங்கால் புருவமத்தி, பாதங்கள், பக்கங்கள், பிருஷ்டம், வயிறு இடுப்பு, வால், ஆண்குறி, அண்டகோசம், பின் துடைகள், குளம்புகள், ஆவர்த்தம், நடை, நிறம், குரல், சாயை, மணம், ஸத்துவம் இவற்றில் குற்ற முள்ள குதிரைகளே முற்றிலும் நீக்கிவிடவேண்டும்

நன்கு நீண்டு உயர்ந்து முன்புறம் சிறுத்து சதைப் பற்றில்லாமல் அழுத்தமாய் பக்கங்கள் வழிந்து செறிந்து, பெரிய நெற்றிக்கண்களுடன் மத்தியில் மணமுள்ள **முகம்**.

திரண்டு பருத்து மெல்லிய கோடுகளுடன் சி**வ**ர்து அழகிய **கன்னம்.** 

தாமரையிதெழ்போல் பிவந்து மெதுவாய், நீண்டு மெல்லியதான அழகிய **நாக்கு.** 

ஏற்றத் தாழ்வில்லாமல், இடுக்கில்லாமல் **நெருக்க** மாயும் கனமாயும் உறுதியாயும் நடுவில் ஒளியுள்ள தாயும் நன்கு பொருந்தியமைந்த **பற்கள். அவை** களில் ஆறு பற்களில் மட்டும் **வ**ட்டமாயமைந்த சிறு புள்ளிகள். கனமாயும் அழுத்தமாயும் உறுதியுள்ள **தித்திப்பற்கள்.**  மிரு துவாய் மெல்லியதான கடைவாய், மேலு தடு, கீழு தடு, அண்ணம், மூக்கின் கீழ்பாகங்கள்.

சிறிது சிவந்து மயிரில்லாத கீழுதடு, மயிரில்லாத மேலுதடு, சிவந்த தாடை, சிமிழ்போல் வட்டமான மூக்கோட்டை.

காயம், கோய்களில்லாமல் அகண்டு, கம்பீரமான தோற்றமுடையதாய் ஒன்றுக்கொன்று லமமான தேன், தங்கம் இவைகளின் இறமுள்ளதான கண்கள்.

காயம் நோயில்லாது மேகநிறமான கருவிழிகள்.

குழி**வி**ழாமல் சதைப்பற்றில்லாம**ல்** சுழியுள்**ள** அகண்**ட நெற்றி**.

குட்டையாய், மெல்லியதாய், கேராய், கூர்மை யான நூனிகளேயுடையதாய், நீண்ட மயிரில்லாத, அல்லது பொன்னிற மயிர்களுள்ள காதுகள்.

உ**ரு**ண்டு திரண்டு சிறிது வளேந்து நிமிர்**ந்து** அழுத்தமான க**ழுந்து.** 

சடையில்லாமல் பிருதுவான பிடிி**மையிர். மி**ருது வான **மையிர்கள்**.

அகண்டு உருண்டு திரண்டு **ந**ரம்பு தெரியாத **மார்பு**.

மார்புக்கு கேராக, பருத்து நீண்டு, ஒன்றுக் கொ**ன்று இ**ணையுள்ளதாய் **நெ**ளிவில்லாது **நேரான**  உருண்டு தொண்டு, ஏற்றத்தாழ்வின்றி, சதைப் பெற்**றின்**றி மறைைந்த **முழங்கால்கள்**.

உருண்டு திரண்டு சதைப்பற்றில்லாமல், நரம்பு கள் சிறிதும் தெரியாமல் கௌிவில்லாத க**ீணக்கால்**.

காயம் **ந**டுக்கமில்லாமல்**, உருண்டு** திரண்டு மேடு பள்ளமுள்ளதாய்(?) ஒ**ன்று**சேர்**ந்து பொரு**ந்தி அழகாயமைந்த**, கணுக்கால்கள்**.

உருண்டு திரண்டு மெல்லியதாய் இசைகள் நன்கு பொருந்தி குட்டையாய், உறுதியான குளம்புத் தண்டுகள்.

குட்டையாய், சிமிழ்போல் வட்டமாய், ஒன்றுக் கொன்று ஸமமாய், ஒரேவிதமான நிறமுள்ளதாய், மிக அழுத்தமுள்ளதான, குளம்புகள்.

குளம்புடன் ஒன்றிச் சேர்**ந்**து அழுத்தமான குளம்பி**ன்** மேலேயுள்ள மாம்ஸ **பாகமான மண்டு** கோ்கள். (பள்ளமான குளம்புகளின் இழ்பாகங்கள்.)

மேல்பாகத்தில் சதைப்பற்றுள்ளதாய், கரவு சரி வாய், குட்டையாய், வட்டவடிவமாய், ஏற்றத்தாழ் வில்லாத **விலாப்புறங்கள்**.

சரியாது வட்டமான வயிறு.

எலும்புகள் நன்கு மூடி மறைந்து குட்டையாய், அகன்று கொஞ்சம் நீண்டு ஸமத**ள**மாய் சி**றிது** வளேந்த **முதுகு**.

பருத்து குட்டையாய் நுனி ப**ரு**த்து,கருப்புநிறுமா **யி**ல்லாத **மாணி.**  சிறிதாயும் உருண்டையாயும், ஒரே அளவா யும், சதைப்பற்றில்லாமலும் மயிரில்லாதததுமான **விதைகள்**.

பருத்து வட்டவடிவமான இடுப்பு.

பருத்த முதுகெலும்பின் பின்பாகத்தையுடைய தாய்**, வ**ட்டமாய்ப் பருத்துச் சதுரமான **பிருஷ்**ட **பாகங்கள்**.

மிருதோவாய் ஒளியுடன் கூடிய மயிர்களுள்ளதாய், வட்ட வடிவமான பிருஷ்டத்தில் அமுங்கிய வால்.

முன்கால்களின் துடை, முழங்கால், கணுக்கால், கூணக்கால், குளம்புத்தண்டு, குளம்பு இவைகளுக்கு ஒற்றுமையான பின்கால்களின் துடை, முழங்கால், கணுக்கால், கணேக்கால், குளம்புத்தண்டு, குளம்பு.

இ**வை கு**தி**ரைகளின் அங்க அ**மைப்பில் சி**றந்**தவை.

## அசுவ இலக்கண வகுப்பு

முன் அத்தியாயத்தில் பொதுவாக மேம்பார்வை யாக குதிரைகளின் இலக்கணம் கூறப்பட்டது. இனி குதிரைகளில் கவனிக்கவேண்டிய இலக்கணங்கள் வகுத்துக் கூறப்படுகின்றன. அவை எட்டு வகைப்படும். 1. சரீர இலக்கணம், 2. ஸத்துவ (தன்மை) இலக்கணம், 3. நிற இலக்கணம், 4. நடை இலக்கணம், 5. குரல் இலக்கணம், 6. மண இலக்கணம், 7. நிழல் இலக்கணம், 8. ஆவர்த்தங்களின் (சுழிகளின்) இலக்கணம்.

#### வயதுமுறையும் அங்கவகுப்பும்

குதிரையின் வயதறிய அதன் ஆயுளே பத்து பாக மாகப் பிரிக்கிறது இந்த நூல். குதிரைக்குச் சராசரி வயது முப்பத்திரண்டு. அதைப் பத்தாகப் பிரிக்க ஒவ்வொரு பாகமும் மூன்று வருஷம் இரண்டு மாதம் பனிரெண்டு நாட்களாகும். (அந்தந்த நிலேயின் இலக்கணம் பின்றுல் கூறப்படுகிறது.)

அதுபோலவே உடலமைப்பும் பத்துப்பகு நிக ளாக வகுக்கப்படுகிறது. (இந்த வகுப்பு நிற இலக் கண விஷயத்தில் பயன்படுகிறது.)

- 1. **வாயிலிரு**ந்து நெற்றி **வ**ரை.
- 2. தஃமைட்ட**மிருந்**து கழுத்**து வ**ரை.
- 3. கழுத்து பிடரி தோள்பட்டைகள்.
- 4. திமிலும் அதன் பக்கங்களும்.
- 5. மு**து**கின் முன்பாகம்.
- 6. இருதயம் மார்பு அக்குள்.
- 7. **வயிறு** முதுகின் பின்பாகம் தொப்புள்**வரை**.
- 8. வயிற்றின் அடிப்பாகம்.
- 9. இடுப்பு, துடை. துடைக்குக் கீழ் கணுக்கால் **வரை.** (நான்கு கால்களிலும்.)
- 10. அதன்கேழ் குளம்பு வரை. (நான்கு கால்களிலும்)

#### ஆவர்த்தங்கள்

மயிர்கள் சழிபோல் சுழிந்திருப்பதற்கு "ஆவர்த் தம்" என்று பெயர். முத்துச்சிப்பி வடிவமாயிருப் பதற்கு, "சுக்தி" என்றும், பல சிப்பிகள் கூடியது போன்ற வடிவத்திற்கு "ஸங்காதம்" என்றும், ஜாதிப்பூவைப் போலிருந்தால் "முகுளம்" என்றும், நாக்கைப்போன்ற வடிவத்திற்கு "\*அவலீடம்" என் றும்,(?) "மரவட்டை" போன்ற வடிவத்திற்கு "சதபாதி" என்றும், மிதியடியின் அரைவடிவத் திற்கு "பாதுகார்தம்" என்றும், முழுமிதியடிவடிவ மாயிருப்பதற்கு "பாதுகை" என்றும், பெயர். இப்படி எட்டு வடிவங்களாக மயிர்கள் சுழிந்திருப் பதால் இவைகளுக்கு பொதுவாக, ஆவர்த்தம்—சுழி, என்றும் ரோமஐம் (மயிர்களாலுண்டானது) என் றும் பெயர்.

இந்த எட்டு சுழிகளில், சதபாதீ, பாதுகை இரண்டும் ஆறு அங்குல நீளமும், அர்தபாதுகை, முகுளம் இரண்டும் இரண்டங்குலநீளமும், ஆவர்த்தம் ஒரு அங்குல அளவும் உள்ளது.

மாளிகை, தாமரைமலர், சக்கிரம், தோரணம், வில், கத்தி, சங்கு, திட்டாணி, ஸ்வஸ்திகம், மீன், பூர்ணகலசம், ஸ்ரீவிருக்ஷம், மாலே, சூரியன், அஷ்டா பதம், வஜ்ராயுதம், கலப்பை, கதை, சந்திரபிம்பம்,

<sup>\*</sup> **சுக்தியும் முகுள**மு**ம் த**ஃலிழோக இருந்தால் அவலீடம் என்று சொல்ல லாம்—என மற்*ளு*ரு இலக்கணம் கூறுகிறது.

யூபஸ்தம்பம், இவைகளேப்போன்ற ச**ழிகளேயுடைய** குதிரைகள் தனது யஜமானனின் உயிரைக் காப்பாற் றக்கூடியவைகளாம். ஆகவே இத்தகைய சுழியுள்ள குதிரைகள் சண்டைக்கு சிலாக்கியமானவைகள்.

இவைகள் 1. துருவாவர்த்தம், 2. சுபாவர்த்தம், 3. அசுபாவர்த்தம், 4. ஆகந்துகாவர்த்தம் என நான்கு வகைப்படும்.

இவைகளில் தாருவாவர்த்தங்கள் பத்து (10), சுபாவர்த்தங்கள் முப்பத்தேழே (37), அசுபாவர்த் தங்கள் எழுபத்தாறு (76), ஆகந்துகாவர்த்தங்கள் (13), ஆக சுழிகள் நூற்றுமுப்பத்து ஆறு (136).

எந்தக் குதிரையிலும் அவச்யம் இருக்கவேண்டிய ஆவர்த்தங்களுக்கு துருவாவர்த்தங்கள் எனப்பெயர் அவை பத்து. மார்பிலிரண்டும், தஃயிலிரண்டும், மூக்குத் துவாரங்களிலிரண்டும், ஆண்குறியிலிரண்டும், டும், நடுநெற்றியிலொன்றும், மேலு தட்டிலொன்றும் இருக்கும்.

இந்த பத்துச் சுழிகளில் சில சுழிகளில்லாவிட்டா லும், அரைகுறையாயிருந்தாலும் உரிய இடங்களில் இல்லாமல் நகர்ந்திருந்தாலும், குற்றம்தான்.

பொது**வ**ாகச் சுழிகள் யாவுமே வலதுபு**ற**மாய்**ச்** சுழி**ந்**தி**ரு**ந்தால் சுபபலஃோயும் இடதுபுறமாய்ச் சுழி**ந்** திருந்தால் அசுப**பல**ணயும் கொடுக்கும்.

மற்ற நூற்**ற**இருபைத்தாறு சுழிகளில் முப்ப**த்** தேழு சுழிகள் சுபமான**ைவை. அவை இரு**பது இடங் களிலிருக்கும்.

|     |                                     | ஸ்தானங்கள் | சுழிகள் |
|-----|-------------------------------------|------------|---------|
| 1.  | க <b>டைவா</b> ய்கள்                 | 2          | 2       |
| 2.  | ெக <b>ற்றி</b>                      | 4          | 12      |
| 3.  | பு <b>ருவ</b> ங்களி <b>ன் 15</b> டு | 1          | 1       |
| 4.  | <b>அ</b> டிக்கா துகள்               | 2          | 2       |
| 5.  | தொண்டைக்குழி                        | 1          | 1       |
| 6.  | கழுத்து                             | 1          | 1       |
| 7.  | மேல் ெ ற்றி                         | 2          | 2       |
| 8.  | rough                               | 3          | 12      |
| 9.  | முன்கால் துடைகள்                    | 2          | 2       |
| 10. | மு <b>த்திரகோ</b> சம்               | 2          | 2       |
|     |                                     |            |         |

ஆக ஸ்தா**னங்**கள் 20-க்கு செழி**கள்** 37

இவைகளில் நெற்றியில் நான்கு இடங்களில் 12 சுழிகளிருக்கும். அவைகளாவன:—''யமம் (:), த்ரேதா (∴), நிச்ரேணிகா (∶), சதுரங்கம் (∴).

மார்பில் கூறப்பட்ட மூன்றிடங்களில் ஓரிடத்தில் ஐந்து சுழிகளிருக்கும். அதற்கு '' ஸ்ரீவிருக்ஷம்'' என்று பெயர். மற்ருரிடத்தில் நான்கு சுழிகளும், வேரு ரிடத்தில் மூன்று சுழிகளும் இருக்கும். மேல் நெற்றி யில் இரு இடங்களில் உள்ள சுழிகள் சிப்பிவடிவேமாக இருக்கும்.

### அசுபாவர்த்தஸ்தானங்கள் 76-ம், சுபாவர்த்தஸ்தானங்கள் 76-ம் :

|    |                                   | ஸ்தானங்கள் | ஆவர் த் <b>தங்</b> கள் |
|----|-----------------------------------|------------|------------------------|
| 1. | கண்டம்                            | 2          | 2                      |
| 2. | <b>ெ</b> ற்றிப் <b>பொட்</b> டுகள் | 2          | 2                      |
| 3. | மெ <b>ன்</b> னி                   | 2          | 2                      |

# அசுவ சாஸ்திரம்

|             | 6                                            | ஸ்தானங்கள் | ஆவர் த் <b>தங்</b> கள் |
|-------------|----------------------------------------------|------------|------------------------|
| 4.          | கண்களி <b>ன்</b> கீழ்த் <b>தடம்</b>          | 2          | 2                      |
|             | மூக்கி <b>ன்</b> ஓட் <b>டை</b> கள்           | 2          | 2                      |
|             | தோள்ப்ப <b>ட்டை</b> கள்                      | 2          | 2                      |
| 7.          | <b>மு</b> ழு <b>ங்கால்க</b> ள்               | 2          | 2                      |
|             | <b>பிரு</b> ஷ்டபாகத்தி <mark>ன்</mark> மேடுக | ள் 2       | 2                      |
| 9.          | ஆலை <b>ன</b> த் <b>வா</b> ரம்                | 2          | 2                      |
| 10.         | அண்டகோசம்                                    | 2          | 2                      |
| 11.         | க <b>ன் ன</b> ங்கள்                          | 2          | 2                      |
| 12.         | கா <b>து</b> நுனிகள்                         | 2          | 2                      |
| 13.         | வயிறு                                        | 2          | 2                      |
| 14.         | சப்பையின் கீழ்புறம்                          | 2          | 2                      |
| <i>15.</i>  | மூ <b>த்</b> திர <b>கோ</b> சம்               | 2          | 2                      |
| <i>16</i> . | தா <b>டைகள்</b>                              | 2          | 2                      |
| <i>17</i> . | <b>வ</b> ஹங்கள்                              | 2          | 2                      |
| 18.         | ର୍ଷ କ୍ର                                      | 2          | 2                      |
| 19.         | கமுக்கட்டைகள் (முன்கா                        | ல்         |                        |
|             | களி லுள் <b>ள வை</b> )                       | 2          | 2                      |
| 20.         | <b>துடைக</b> ள் ( <b>பின்கால்</b> களி ஒ      | <b>்</b>   |                        |
|             | ள <b>வை</b> )                                | 2          | 2                      |
| 21.         | பக்கங்கள்                                    | 2          | 2                      |
| 22.         | <b>அடிவ</b> ால்                              | 2          | 2                      |
|             | இ <b>ர</b> பு <b>ருவ</b> ங்கள்               | 2          | 2                      |
| 24.         | மு <b>துகு</b>                               | 1          | 1                      |
|             | களம் (தொண்டை—கீமு                            | <b>தடு</b> |                        |
|             | கழுத் <b>துக்களின் ம</b> த்திய               |            |                        |
|             | தேசம்)                                       | 1          | 1                      |
| <i>26</i> . | கொண்டை                                       | 1          | . 1                    |

|             |                                     | <b>ஸ்தா</b> னங்கள்    | <b>ஆ</b> வர்த் <b>தங்</b> கள் |
|-------------|-------------------------------------|-----------------------|-------------------------------|
| 27.         | மேலு <b>தடு</b>                     | 1                     | 1                             |
| 28.         | <b>ஈடுமு</b> துகு                   | 1                     | 1                             |
| <i>29</i> . | மூக் <b>கோட்டைகளின்</b> கி          | சே                    |                               |
|             | <b>நடுபாகம்</b>                     | 1                     | 1                             |
| <i>30</i> . | மூக் <b>கு</b> த்தண்டு              | 1                     | 1                             |
| 31.         | தொப்புள்                            | 1                     | 1                             |
| <i>32</i> . | <b>இ</b> த <b>யம் (மார்க்கு</b> ழி) | 1                     | 1                             |
| 33.         | மார்க்கூ <b>டு</b>                  | 1                     | 1                             |
| <i>34</i> . | ଗ <b>ି ഖ</b> ର୍ଗ                    | 1                     | 1                             |
| <i>35</i> . | மேலுதடு (மேலுதட்டி                  | ज                     |                               |
|             | <b>ஈடுக்கு</b> ழி)                  | ]                     | 1                             |
| <i>36</i> . | காகலம்                              | 1                     | 1                             |
| 37.         | அபானம்                              | 1                     | 1                             |
| 38.         | க‱ாக்கால் <b>கள்</b>                | 4                     | 4                             |
| <i>39</i> . | கணுக்கா <b>ல்க</b> ள்               | 4                     | 4                             |
| <i>40</i> . | கணுக்கால் கு <b>ள</b> ம்புகளில்     | ள் மடு                |                               |
|             | பாகங்கள்                            | 4                     | 4                             |
| 41.         | கண்டைக்கால்கள்                      | 4                     | 4                             |
|             | -                                   |                       | <b>Graphical Constitu</b>     |
|             | ஆக இடங்க                            | <b>க</b> ள் 76க்கு சு | ழிகள் 76                      |

இந்த எழுபத்தாறு (76) சழிகளும் அசுபாவார்த் தங்களாம்.

இந்த ஆவர்த்தங்களுள்ள குதிரைகள்—ஏற்றவ னுக்கு மிகவும் தீமை விளேவிக்கக் கூடியவை. ஆகவே இவற்றை விலக்கவேண்டும்,

### ஆவர்த்தங்கள் ( தொடர்ச்சி )

குதிரைகளுக்கு சுபாவர்த்தம் அசுபாவர்த்தம் இரண்டும் காணப்பட்டால், அவைகளில் ஒன்றுக்கு பலனில்ஃ. எனவே கெட்ட சுழியை, தங்கத்தைக் காய்ச்சி பொசுக்கிவிடவேண்டும். (சிறு தோஷங் கீன உதாஸீனம் செய்து) அவைகளே விஃ கொடுத்து வாங்கிவிடலாம். ஆயினும் கொண்டைச்சுழி மட்டி லும் மிகக் கொடியதுதான்.

குதிரைகளின் மூக்கின்கீழ் வாயு பகவானும், கெற்றியில் அக்னி பகவானும், மார்டில் அசுவிகீ தேவர்களும், சிரஸில் சக்திர ஸூரியர்களும், நாசித் துவாரங்களில் ஸ்கக்தரும் விசாகரும், உபரக்திரத் தில் விஷ்ணுவும் பரமேசுவரனும் இருக்கிருர்கள். ஆகையால் இக்க ஆறு இடங்களில் இருக்கும் பத்துச் சுழிகளும் மிகப் பெருமையானவைகளாகக் கூறப் பட்டிருக்கின்றன. இக்த பத்து சுழிகளில் ஒன்று இல்லாவிட்டாலும் அக்குதிரையை விலக்கத்தான் வேண்டும்.

### சித்திரவர்ணக் குதிரைகள்

முழு சரீரத்தின் நிறம், முகம், கண்கள், தோல், அண்டம், ஆண்குறி, குளம்புகள் எல்லாம் வெண்மை யாய், சங்கம், சிங்கம், யாணேகளேப்போல் கம்பீரமான சப்தமுடையதாய், கவர்ச்சிகரமான அங்க அமைப்பு, நல்ல சுழிகள், நல்ல லக்ஷணங்கள், ஒளி, அழகியநடைகளுடன் சக்திவாய்ந்த உத்தமாசுவம் ராஜ்யத்திலிருந்தால் ஸகல ஸௌக்கியங்களேயும் கொடுக்கும்.

**குதிரையின் உடலில் வெ**ண்மை கீழ்க்கண்ட இ**டங்களில் இரு**ந்தால் அந்தந்த பய**ன்**க*ு* அளிக்கும்.

அடி**வயிறு** — பிள்*க*ாகள்.

மேல்**வயி**று — சந்தோஷம்.

கழுத்து — செல்வம்.

முதுகு — சௌபாக்கியம்.

இடது பக்கம் — செல்வம்.

வலது பக்கம் — மீனவி.

மார்பு — சௌக்யம்.

முகம் — வெற்றி.

# குதிரை :

சிகப்பு அல்லது கருப்பாயும், அதன் காதுகள், குளம்புகள், முகம், கால்கள் இவை வெளுப்பாக இ**ரு**ந்தாலும்,

பழுத்த **நாவ**ற்பழ நிறம், காக்கைநிற முள்**ள**தாக **இரு**ந்தாலும்.

முக**ம், தஃ,** மார்பு**, வால், நான்**கு கால்க**ள்,** ஆகிய எட்டு இ**டங்**களு**ம் வெளு**ப்பாக இருந்தாலும்**,** 

உடம்பு முழுமையும் நீலம், மஞ்சள், வெளுப்பு, சிகப்பு, கலப்பு நிறமான வட்டங்கள் நிரம்பி **யிரு**ந்தாலும்,

உடல் முழுமையும் கருப்பு நிறமாயும், நடு உடல் மட்டும் சிகப்பாயு மிருந்தாலும், (இதற்கு "ஸந்நத் தம்" என்று பெயர்.) பழுப்பு அல்லது கருப்பு நிறமான குதிரைக்கு வயிறு வெளுப்பாக இருந்தாலும் சிகப்பாக இருந் தாலும்.

இடுப்பில் மட்டும் வெள்ளேத்துணி உடுத்தினுப் போல வெளுப்பாக இருந்தாலும் (இதற்கு ''ஸம்வீதி'' என்று பெயர்.)

உடல் சிகப்பாகவும்**,** முகம், முதுகு**, வால்** இ**வை**கள் வெளுப்பாக இருக்தாலும்,

த**ஃ,** கண்கள், காதுகள் இவைகள் உள்பட்ட இடம் வெளுப்பாக இருக்தாலும்,

உடல் முழுமையும் **வெளு**ப்பாகவும், தஃமைட்டும் அதிக **வெளு**ப்பாகவும் இ**ரு**ந்தாலும்,

உடல் முருதும் பல வர்ணங்களால் ஆன வட்டங்கள் நிரம்பியிருந்தாலும் (இதற்கு "நாகஜாதி யம்" என்று பெயர்.)

நிறம் கருப்பாயும், மார்பு, முகம், குளம்பு, கொண்டை மயிர், பிடரிமயிர், கண், முதுகு இவை கன் வெளுப்பாகவும் இருந்தாலும், (இதற்கு "ஜ்யோ திஷ்மான்" எனப்பெயர்.)

குளம்புகள் மயிர்களால் மறைக்கப்பட்டிருந்தா லும் நான்கு குளம்புகள், முகம் ஆகிய ஐந்திடந்களில் வெண்மை இருந்தாலும் (இதற்கு 'பஞ்சபத்திரகம்" எனப்பெயர்.) குதிரையின் ஸர்வாங்கங்களும் ஒரே நிறமாயிருந் தாலும், அந்நிறம் அழுத்தமாயும் ஒளிமிக்கதாயு மிருந்தாலும் (அது, அரசர்களுக்கு மிகவும் நன்மை பயக்கும்.)

தொப்புள் வரையிலுள்ள முன்பாகம் சிகப்பாக வும், மற்ற பின்பாகம் வெண்மையாகவுமிருந்து, நல்ல கட்டமைப்பான உடல், வலிமை, சோபை, கீள யுள்ளதாக இருந்தாலும் (இதற்கு '' திவாவைஐயிகம் '' என்று பெயர். இது ராஜ்யாபிலிருத்தியை யுண்டு பண்ணும்.)

இவ்விதம் முன்பாதி வெளுப்பாகவும், பின்பாதி சிகப்பாகவும், நல்ல உடல், வலிமை, காந்தி பொருந் தியவைகளால் இருந்தாலும் (இதற்கு "நிசாவைஐ மிகம்" என்று பெயர். இது எப்பொழுதும், அரச னுக்கு ராஜ்யம், புகழ், செல்வம், வெளக்கியம் இவை களேயும், வம்சாபிவிருத்தியையும் கொடுக்கும்.)

ஒரு பாதி கருப்பாயு**ம்,** மற்ருெரு பாதி **வெ**ளுப் பாயு**மிரு**ந்**தா**லும்**,** 

கெடுதலான சுழிகளிருப்பினும், அதன் காலும் முகமும், வெளுப்பாக இருந்தாலும், வண்டுகிறமா **யிருந்து, அ**த**ன்** தாடை, கருப்பா(மிகக்கருப்பா) **பிருந்தாலு**ம்,

அது உடையவனுக்கு நல்ல பல‰க் கொடுக் கும் குளம்பு கருப்பாயும், கால் வெளுப்பாயு**மிரு**க்கும் குதிரை **நல்லதன்று. அது அ**ரசனுக்குக் கேடு விளேவிக்கும்.

நான்கு கால்களில் இரண்டு கால்கள் மட்டிலும் வெளுப்பா**யிரு**ந்தால்**, படை பிராணன், இவை** களுக்கு அ**ழி**வையுண்டுபண்ணும்

மார்பு, செற்றி, பிருஷ்டம் இம்மூன்றிடங்களும் பருமனுயும், முதுகு, காது, குளம்பு இம்மூன்றும் குட்டையாகவும், உடம்பு மயிர், வால் மயிர், பிடரி மயிர்கள் மிருதுவாயும், முகம், கண், தஃ இவை மூன்றும் பெரியதாயும், உதடு, நாக்கு, கடைவாய் இம் மூன்றும் மெல்லியதாயும், முகம், கழுத்து, கணுக்கால், இம்மூன்றும் சீளமாயும் இருக்து, முழுவெண்மைஙிற முள்ள குதிரை சுகம், ராஜ்யம், செல்வம் இவைகளேக் கொடுக்கும்.

#### குதிரை நிறமும் அதன் பயனும்

சந்திரன், தேனீ, பனி, அன்னம், முத்து, உருக்குத் தங்கம், தாமரைக்கேஸரம், மலர்ந்த ஆம்பல், புரசம்பூ, கிளி, நீலமலர், இந்திரநீலரத்தி னம், யாண, வண்டு, குயில், நீருண்டமேகம், வேம்பு, அல்லது காக்கை, உதயசூரியன், அசோகப்பூங் கொத்து, செந்தாமரைமலர், சுத்தப்படுத்திய அரக்கு, அல்லது செம்பஞ்சுக்குழம்பு, இவைகளின் நிறமுடைய தாய், நீண்ட கழுத்து, அழகிய விலாப்புறமுடைய தாய், நீண்ட கழுத்து, அழகிய விலாப்புறமுடைய தாய், கண், இடுப்பு, தோள்பட்டை, மார்பு, நெற்றி

**இவை**கள் ப**ருத்து,** மு*துகு, அண்டம், காது இவைகள்* சிறுத்**து,** க**ழு**தைக்குளம்புபோலழுத்தமான குளம்பு**,** சதைப்பற்றில்லாத முழங்கால், மெல்லிய ரோமங்கள், **மிரு** துவாய் மெல்**லிய**தான, நாக்கு, கடை**வா**ய், உதடு, மூக்கி**ன்** கீழ்பாகங்கள்**, நெ**ருங்**கி, வெ**ண்மையாய்**,** அழகாயமைந்த பற்கள், நல்ல சோபை, நல்ல வலிமை, **ந**ல்ல செழி, ந**ல்**ல அழகு, இத்தகைய ம**ற்று**ம் **ந**ல்ல லக்ஷணங்கள். கண்*ண*ோயும் மனதையும் க**வரு**ம் ரி**ற**ம் இ**வைகள**ோர**ைய கு**திரைகள், ராஜ்யத்திற்கே தைரியத்தையுண்டுபண்ணக்கூடியவைகளாம். குதிரை தங்க**ி றமா**னுல் ஸம்பத்தையும், சந்திரநிறமானுல் சத்துருநாசத்தையும், காயாம்பூநிறமானுல் ஜயத்தை வெண்சிகப்பு நிறமாளுல், மூனவி, புத்திரன், கோசவி**ருத்தி இவைகளோ**யும், ஏலக்கொடி நிறமா**யின் ஜயத்தை**யு**ம்,** ஸாரஸபக்ஷி நிறமா**யிரு**ந்தா**ல், அள** வற்ற செல்வத்தையும் கொடுக்கும். ஸாமா**னி**ய நி**ஃயி**லுள்ளவனுக்கும் தொடர்ச்சியாய் **வெற்றியை**க் கொடுக்கும்.

கோழி, கிரௌஞ்சம் இவைகளின் நிறமுள்ள குதிரையையுடைய அரசன் போரில் பகைவனே வெற்றிபெறுவான்.

# கெட்டது :

உதட்டின் மேல்பாகம், அண்டம், குளம்பு, வால், தஃ, கண், ஆண்குறி இந்த ஏழு இடங்களும், கருப்பாயும் மற்ற இடங்கள் வெண்மையாகவுமிருக் கும் குதிரை பொக்கிஷத்தை நாசம் செய்துவிடும். ஆகையால் இத்தகைய குதிரையை நீக்கிவிடவேண்டும். கீழ்க்கூறிய ஏழு இடங்களும் வெளுப்பாகவும், மற்ற அங்கங்கள் யாவும் வேறு நிறமாயுமிருந்தால், அக்குதிரை மேன்மையான தாம். இது பகைவன் பக்கத்தை யழித்து, நண்பர்களேயும் பொக்கிஷத்தை யும் வளர்க்கவல்லது.

தணல், பனம்பழம், நரி, பன்றி, மாடப்புரு, மேகம், பெருச்சாளி, காக்கை, கோவைக்கனி, புகை, செந்நாய், கோட்டான் இவற்றின் நிறமுள்ள குதிரைகள், யஜமானனுக்கு மோயைக் கொடுக்கும்.

குதிரை, வெண்மை, வெண்சிகப்பு, மஞ்சள், வெண்மஞ்சள், நிறமாயும், அதன் மேலுதட்டின் மேல்பாகம், கண், அண்டம், குளம்பு, வால், கருப்பா கவு**மிரு**ந்தால், இத்தகைய குதிரையை வைத்திருப்பவ லுடைய, பொக்கிஷமும், ராஜ்யமும் சிதைந்துபோம்.

கு திரை, வெளுப்பாகவோ, சிகப்பாகவோ இருந்து, அதன் ஒருகால் சிகப்பாகவோ, கருப்பா கவோ இருந்தால், அது யஜமாவ கேச் சண்டையிற் கொன்றுவிடும்.

குதிரை சிகப்பாகவும், அதன் நடுபாகம், கால் இவை கருப்பாகவுமிருந்தால், அதுவும் சண்டையில் யஜமானணேக் கொன்றுவிடும்.

#### புண்டிரலக்ஷணங்களும் பலன்களும்

மேலு தட்டிற்குமேல், கா துகளுக்குக்கீழ் மூக்குத் தண்டு நெற்றிகளில், வெண்மையாகவோ காணப் படும் அடையாளத்திற்கு " நெற்றிச்சுட்டி" (புண்டி ரம்) என்று பெயர். அமைப்பைப் பொருத்து அதன் பலன் கூறப்பட்டிருக்கிறது.

தாமரையிதற், கலசம், கலப்பை, உலக்கை, (கொடி) கொடிமரம், கண்டரக்கோடரி, கண்ணுடி, ஸ்வஸ்திகம், குண்டிகை, ஸ்வஸ்திகம், குண்டிகை, வச்சிராயுதம், சாமரம், ஆமை, எட்டுக்கால்பூச்சி, ஓமகுண்டம், கத்தி, சதுரச்ரம், இவைகளேப்போன்ற கெற்றிச்சுட்டியுள்ள குதிரைகள், யஜமானனுக்கு ஜயம், செல்வம், பிள்ளேப்பேறு இவைகளுக்கொடுக்கும்.

கெற்றியிலுள்ள கட்டி, சதுரமா**யிருந்**தாலும், கத்தியைப்போலிருந்தாலும், முகம் முழுமையும் வெண்மையாயிருந்தாலும், அக்குதிரை மிகச்செல்வ மானது.

சுட்டிகள் குறுக்காக இரு ந்தால் அவை செல்வத்தைச் சிதைக்கும். கருப்பாயிருந்தால் பற்பல இக்கட்டுகளேயுண்டுபண்ணும். ஒரு புறத்திலோ இரு புறங்களிலுமோ சூலம் போலிருந்தால் துக்கத்தை யுண்டாக்கும். பாசம், சங்கிலி இவைகளேப்போலிருந் தால், கட்டுண்டு கிடக்கச்செய்யும்.

மேலு தடு, அதன்மேற்புறம், இடப்பக்கம், கழுத்து, கெஞ்சாங்குழி இவைகளில் சுட்டியிருக்தால், அக்கு திரை கேடு விளேவிக்கும். ஆகையால் அவை களே நீக்கிவிடவேண்டும்.

சுட்டி நாக்கைப்போலிருந்தாலும், கருப்பு நிறமாகவோ, பயங்கரமாகவோ, பல நிறங்க ளுடையதாகவோ, மெல்லியதாகவோ இருந்தாலும், மஞ்சள், சிகப்பு, கருப்பு நிறங்களாக இருந்தாலும், அவைகள் நல்லவையல்ல.

குதிரையின் **கெற்றியிலிருக்கு**ம் நக்ஷத்**திரம்** போன்ற பொட்டுக்கு "லலாமம்" என்று பெயர். அதன் அமைப்பைப்பொருத்து அதன் பலன் கூறப் பட்டிருக்கிறது. (லலாமம்—பொட்டு.)

ச**ந்**திர**ன்,** சூரிய**ன், பி**றைச்சந்திர**ன்,** நகூத்திரம் இ**வைக**குப்போன்ற பொட்டுள்ள குதிரையை வைத் திருப்ப**வ**ன் அரசனுவான்.

அந்த நெற்றிப்பொட்டானது, நகராவைப் போலாவது, காக்கையின் கால்போல் விசித்திரமாக வாவது, நெற்றிக்குக்கீழ் இடது பக்கத்திலாவது இருந்தால், அது நலங்கீன யழித்துவிடும்.

ஒரேவிதமான நிறமுள்ள குதிரைக்கு, தஃ, கண், காது, மயிர், (கொண்டை, பிடரிமயிர்.) இடது கால்கள், வயிறு, முகம் இவைகளில் வேறு நிறம் காணப்பட்டால், அதுவும் ஒரு சுட்டியாகும். அத் தகைய குதிரைமீதேறிய அரசன் சண்டையில் பகை வர்களே வெல்லுவான். ஒரே நிறமுள்ள குதிரைக்கு காது, நெற்றி, மூக்கின் நுனி, தஃ, கொண்டை, பிடரி, புருவம், காதின் நுனி, மூக்கோட்டைகளின் நடு, மாணியின் நுனி, வால் இந்த இடங்கள் வேறு நிறமாயிருந்தால், அக்குதிரை பயத்தைக் கொடுக்கும். அத்தகைய குதிரையிலேறி போருக்குச் சென்றவன், அபஜய மடைந்து திரும்புவான்.

(இந்த அத்தியாயம் கர்கர் எழுநிய கணக்கிரந்தத்திலிருந்து தொகுக்கப்பட்டிருக்கிறது.)

### புஷ்ப லட்சணம்

கு நிரைகளின் உடம்பில் பு நொய்த் தோன்றும் நிறவேற்றுமைக்கு "புஷ்பம்" என்று பெயர். அது நல்லது கெட்டது என இருவகையானது. இடவேறு பாட்டினுல் அவைகளுக்கு முடிவாகக் கூறப்பட்டிருக் கும் லட்சணமே, இங்கு சுருக்கமாய் விளக்கிக் கூறப் பட்டிருக்கிறது.

**கெற்றி,** மேலுதடு, கழுத்து, த**ஃ,** காது, தொண்டை,கொண்டைமைபிர்நுனி, இவைகளில் புஷ்ப மிருக்கும் குதிரை மிகவும் நல்லது.

தோள், மார்பு, கக்கம், விதை, முன்கால், முகம், தாழ்வாய்க்கட்டை, முதுகு இவைகளில் புஷ்ப மிருக்கும் குதிரை, த**ஃவெனு**க்கு நன்மைக**ளே** யுண்டு பண்ணும்.

தொப்புள், கழுத்து, பற்கள் இவைகளில் புஷ்ப முள்**ள கு**தி**ரை நல்**லது. கீழுதடு, இடுப்பு, மூக்கோட்டைகளின் நடு, மேலுதட்டிற்கு மேல்பாகம், மூக்குத்தண்டு, அண்டங் கள், நெற்றிப்பொட்டு, புருவங்கள், கழுத்து, புஜம், (முன்கால் மேல்பாகம்), கடைவாய், அடிவயிறு, பிருஷ்டபாகத்தின் மேடு, குதம், மார்பு இவ்விடங் களில் புஷ்பமுள்ள குதிரைகள் கெட்டவைகள்.

புஷ்பங்கள், சிகப்பு, மஞ்சள், கருப்பு நிறமாயிரு**ந்** தால், அக்குதிரை **வி**ரும்பத்தக்கதல்ல.

அவை நல்ல இடங்களிலிருந்தால், அக்குதிரை ஸாதாரணமாம். (நல்லது**மி**ல்ஃ, கெட்டதுமில்ஃ).

உடம்பு முழுமையும் புஷ்பங்களிரு**ந்**தால்**, அ**க் குதிரையை ஒரு வருஷகாலத்திற்கு விலக்கிவைக்க வேண்டும்.

### புஷ்பங்களுண்டாகும் நல்ல இடங்களும் பலன்களும்

— பொ**ரு**ள். செ*ற்றி* தொண்டை — அன்னபானம். — புத்திரர்கள். இடது காது — நண்பாக்ள். குளம்பு மார்பு, தோள் — சேணேத்தலேமை. — புத்திரர்கள். ஆண்குறி விலாப்புறம் — நண்பர்கள். — அன்னபானம். கடை**வா**ய் — **பொரு**ள். **நாஸா துவார**ம் — புத்திரர்கள். கண்டம் பிடரி**யின் இரு** கோடிகள் — மித்திரர்கள்.

அண்டம், தோள் — புத்திரர்கள், மேன் மை.

இவ்விதம் சுபாசுபங்களுக்கேற்ப புஷ்ப பலன்கள் கூறப்பட்டிருக்கின் றன.

ஸர்**வாங்**கங்களிலும் வெண்மையான புஷ்பங்க ளுள்**ள குதிரை,** மேன்மையானதாம்.

குதிரை எந்த நிறமானுலும் புஷ்பம் வெண்மையா யிருப்பது நல்லது. குதிரை, சிகப்பு அல்லது மஞ்சள் நிறமானுல், புஷ்பம் சிகப்பாயிருப்பது நல்லதாம்.

#### கேட்ட இடங்களில் புஷ்ப பலன்

**வயி**று, கழுத்து, பொட்டு — பசி **வயி**று, கக்க**ம் (**முன்புறம்)— மரணபயம். கொண்டை, அதன் கீழ்பாகம், பிருஷ்ட பாகம், பிடரி, கண் ணின் கீழ்பாகம் — பகைமை. கணுக்கால் — **வ**ழி**யி**ல் தொல்**ஃ.** அபானம், அடிவால் — சொத்துநாசம். — ஆயுதங்களுக்கு முழங்கால்த்தண்டு இலக்காகு தல். — புத்திரநாசம். மு**ன்**கால் -- அபஐயம். பி**ன்**கணுக்கால்

— சரீராநாசம்.

வெள்ளே கிறமான குதிரைக்கு, சிகப்பு, மஞ்சன், கருப்புகிறமான ஒளிமிக்க புஷ்பங்களிருப்பின், அவை மேன்மையானவையாம்.

கன்னம்

கு இரை எந்த நிறமானுலும், புஷ்பம் கருப்பா யிருந்தால் அது சிறைவாசத்தையும், மரண தண்டண யையும் கொடுக்கும்.

முன்பற்கள் உதடுகளில், வெண்மையான புஷ்பங் களிருந்தால், அவைகள் ஏழு **நாட்**கள் அல்லது ஏழு மாதங்களில் செல்வத்தைக் கொடுக்கும்.

(புண்டிராத்தியாயம், புஷ்பாத்தியாயம்—இவை இரண்டும் கர்கமுனிவர் செய்த கணக்கிரந்தத்தி லிருந்து தொகுக்கப்பட்டவை. இவற்றுடன் சாலி ஹோத்திரர் சொல்லும் ஆவர்த்தங்களேச் சேர்த்துப் பார்க்கும்பொழுது, சாலிஹோத்திரர் சொல்லும் ஆவர்த்தங்களேத்தான் புண்டிரம் என்றும் புஷ்பம் என்றும் கர்கமுனிவர் குறிப்பிடுகிருர் என்று தோன்று கிறது. ஆனுல் சிலவற்றிற்குப் பயன் கூறும்பொழுது சாலிஹோத்திரருக்கும் கர்கருக்கும் அபிப்பிராய பேதம் தெரிவதால் அனுபவஸ்தர்கள் தான் இவற்றின் உண்மைகளே விளக்க முடியும்.)

### ரை கணேப்பின் பலன்

பூரணபாத்திரம், பிராமணன், புஷ்பம், த**யி**ர், இ**வை**களேக் கண்டு குதிரை க**ண**த்**தால் நன்மை**யாம்.

வாத்திய துவனியைக் கேட்டும், வாயில் புல்லுட னும், குதிரை கணேத்தால், யஜமானனுக்கு ஜயமுண் டாம். இளவையது, துரத்தப்பட்டது, கிழெடு, பசியுள்ளது, தாகமுள்ளது. கூனாத்தது, தண்ணீர் குடித்தது ஆகியை குதிரைகளின் கூணப்பை எடுத்துக்கொள்ளக்கூடாது. (பயனில்ஃ என்று பொருள்.)

கொடியையும், சூரியணேயும் கண்டு, குதிரை க**ண**த்தால் சண்டையில் யஜமான**ன் வெ**ற்றி யடை**வான்**.

பிராணவாயுவானது தொப்புளிலிருந்து மேலே ஓடி மார்பு, கழுத்து, தஃ இவைகளில் மோதுவதா லுண்டாகும் சத்தத்திற்கு "ஹேஷிதம்—கணப்பு" என்று பெயர்.

குதிரையின் கணேப்பு, காக்கையின் சத்தம்போல் விட்டுவிட்டு இருந்தாலும், பன்றியின் உறுமல்போல் மெல்லியதாயிருந்தாலும், நரி ஊளேயிடுவதுபோல் கொடூரமாயிருந்தாலும், கழுதை கத்துவதுபோல் தேய்ந்து கொடூரமாயிருந்தாலும், ஒட்டகையின் சத் தம்போல் மெல்லியதாய் அல்லது தேய்ந்திருந்தாலும், நல்லதன்று.

கனேப்பின் பலன் முற்றிற்று.

## குதிரையின் மணமும் பலனும்

குதிரைகளின் நவதுவாரங்கள், வியர்வை, சாணம் மூத்திரம், முகம், (மூக்குத்தண்டின் நடு). இவை களின் மணமானது:—தாமரைமலர், கெய், சந்தணம், பால், தயிர், தேன், சம்பகமலர், திநிசைமலர், அகில், யா**னேயின் ம**தஜலம், மருதை, வஸந்தகாலத்தில் பூக்கள் நிறைந்த வனங்கள், புன்னேப்பூ, அசோகமலர், ஜாதிமுல்லேமலர், ஸரஸம் (தேனுள்ள பூ), மருதாணிப் பூ, ஜாதிப்பத்திரி, மாம்பூ, தண்ணீர் தெளித்த பூமி, மகிழம்பூ இவைகளின் மணமுள்ள குதிரைகள் சுபமானவை. புத்திரன், செல்வம், ஸுகம், ஆனந்தம் இவைகளேக் கொடுக்கும். ஸந்தோஷத்தையுண்டு பண்ணும். மங்களகரமான இக்குதிரைகள் அரசர் களுக்கு வாகனங்களாம்.

நாய்மாம்ஸக் தின்னும் புஃயன், ஆமை, மூட்டைப்பூச்சி ரத்தம், கழுதை, ஒட்டகம், பன்றி, கோட்டான், மலம், மூத்திரம், பூண்டு, மீன் மூட்டை இவைகளின் நாற்றமுள்ள குதிரைகள் அசுபபலினக் கொடுக்கும். அவைகளே கீக்கிவிட வேண்டும்.

#### குதிரை சாயையும் பலனும்

ஆகாயத்திலிருக்கும் சூரியின மேகம் மறைப்ப**து** போல் குதிரை**யின்** லக்ஷணங்க**ோ** மறைக்கும் நிழ லுக்கு "சாயை" என்று பெயர். இந்த சாயை,—

பிருதிவீ ஜா, வாருணீ, வெளரீ, **வாயவியா, நாபஸீ** என ஐந்**துவி** தமாம்.

இவ்வைந்து விதங்களில் பிருதிவீஜா, வாருணீ, ஸௌரீ மூன்றும் நல்லவை. மற்ற இரண்டும் கெட் டிவை. ரம்மியமாய் ஒளியுடன், நிஃ த்து, பற்பல நிறங் களில் கண்ஃணயும் மனதையும், கவரும் சாயைக்கு ''பார்த்திவீ'' என்று பெயர்.

நீருண்ட மேகம், தாமரைமலர், தெளிந்தநீர் இவைபோல் மனதைக் கவரும் நிலேயான சாயைக்கு ''வாருணீ'' என்று பெயர்.

உதய குரியன், அரக்கு, செம்பஞ்சுக் குழம்பு, பதுமராகமணி, தாமரைப்பூ இவைகளேப்போல் ஒளி பொருந்திய சாயைக்கு "ஆக்கேயீ" என்று பெயர்.

இம்மூ**ன் றுவித** சாயைகளும் போற்றத்தக்க**வை** களாம்.

கொடூரமாகவோ, நிஃுயற்ரே, அருவருக்கக் கூடியதாகவோ இருக்கும் சாயைக்கு "வாயவியம்" என்றும் "நாபஸீ" என்றும் பெயர்.

இவ்விரண்டு சா**யை**களும் அசுபமான**வை**களாம்.

குதிரை குளிக்கும்பொழுதும் தண்ணீர் குடிக் கும்பொழுதும் தூங்கி எழும்பொழுதும் தீனி தின்னும்பொழுதும் குதிரையைப்பார்த்து சாயை அறியவேண்டும்.

### ஜயதத்தர் கூறும் சாயை இலக்கணம்

பல **நிறங்களி**லும் கவர்ச்சிகரமானது பிருதிவீ சா**யை, பதுமராகம்**போல் சிகப்பாயிருப்பது ஆக்கேயீ சாயை, சுத்தப்பளிங்குபோல் மனதைக்கவரைக்கூடியது வாருணீ சாயை, பயங்கரமாயும், ஒளியில்லாமலும் கொடூரமாயுமிருப்பது வாயவியசாயை என்றும், வாயவியசாயை கெட்டது என்றும், ஐயதத்தர் கூறி யுள்ளார்.

#### நடை இலக்கணம்

ஒ**ே**ர சி**ராக எகி**ரிக்குதியாமல் கண்ணயும் மனதையும் க**வ**ரும் **நடை ஏற்றது.** 

கொடி, குதி, எகிருதல் முதலிய நிலேயற்ற நடை ஏற்றதல்ல.

மயில், கீரி, விருஷபம், ஒட்டகம், புலி, சிங்கம், யாண, ஸர்ப்பம், குரங்கு, மான் இவைகளேப் போன்ற உத்தமகதியுடைய குதிரை, அரசனுக்கு ஜயம், சுகம், செல்வம், இவைகளே விருத்தி செய்யும்.

#### ஸத்துவ (தன்மை) இலக்கணம்

குதிரையின் குணம், சுத்தம், ராஜஸம், தாமஸம் என்று மூன்றுவிதம். இவைகளில் சுத்தம் ஏழு வகை, ராஜஸம் ஆறுவகை, தாமஸம் மூன்றுவகை எனக் கூறப்பட்டிருக்கிறது.

பிராம்ஹம் — பிராமணகுணம், ஆர்ஷம் — ரிஷி குணம், மாஹேக்திரம்—இக்திரன் குணம், யாமியம்— யமன் குணம், கௌபேரம்—குபேரன் குணம், வாரு ணம்—வருணன் குணம், காக்தர்வம்—கக்தர்வகுணம், என்ற ஏழு பிரிவுகளும் சுத்தஸத்துவத்தைச் சார்க் தவைகளாம். ஆசுரம்—அசுரகுணம், ராட்சஸம்—ராட்சஸகுணம், பைசாசம் — பிசாசுகுணம், ஸார்ப்பம் — பாம்புகுணம், பைத்திரம் — பித்ருகுணம், சாகுனம் — பட்சியின் குணம் என்ற ஆறு பிரிவுகளும் ராஜஸமானவை களாம்.

பாசவம் — பசுகுணம், மாத்ஸியம் — மீனின் குணம், வைருதம் – பச்சிஃக்கொடியின் குணம் என்ற மூ**ன் று**ம் தாமலமானவைகளாம்.

இ**வை**களில் சுத்தஸத்து**வ**பிரதானமான குதிரை உயர்த**ர**மான தாம்.

ராஜஸஸத்து**வ**முள்ள குதிரை நடுத்தரமாம். தாமஸஸத்துவமுள்ளது கடைத்தரமாம்.

காமம், மறதி, கோபம், களங்கம் இவையில்லா மல் அடக்கமுள்ள குதிரை பிராம்ஹம்.

ஆசை, வெறுப்பு, மதம், மோசம் இவையில்லா தது ஆர்ஷம்.

வலிமையும் பெருமையுமுள்ளது ஐந்திரம்.

கபடம், ஆசை, மோகம் இவையில்லாதது யாமியம்.

வெளிப்படையான ஸக்தோஷம், கோபம், பிற வாமை, காமம், இவையுள்ளது கௌபேரம்.

சௌரியம், சுகம், விளயாட்டு இவைகளில் ஆசை யுள்**ளது வா**ருணம். ஸங்கீ தம், வாத்தியம், தெய்வ**வ**ழிபாடு, (பூஜை), இ**வை**களி**ல் ஆசையுள்ள து காந்தர்வம்.** 

திமிரும், கடுங்கோபமுமு**ள்ள** து ஆஸுரம்.

ஆண்குறியை யடித்துக்கொள்ளுதல்**, பெருந்தீனி** தி**ன் னு தல், தூ**க்கத்திலாசை இ**வை**யுள்ள **து ரா**க்ஷலம்**.** 

பயமுள்ளது ஆயினும் இரங்கத்தகாத**து, பெருந்** தீனி தின்பேது ஆகிய குணமுள்ளது பைசாசம்.

சிக்கிரகோபம், பயம், சுத்தம் இ**வை**களுள்ளது ஸார்ப்பம்

கெட்ட ஸ்**வ**பா**வ**ம்**, உ**பசரிக்க**மு**டியாமை ஆகிய குணமுள்ளது பைத்திரம்

எப்பொழுதும் தீனி தின்னுதல், கலவி**யி**லாசை, பு**ருவத்தை** கெறித்தல் ஆகிய குணைமுள்ளது சாகுனம்.

பசி, உணர்ச்சியின்மை அல்லது மந்தஸ்வபாவம், பயம், சோம்பல் இவையுள்ளது பாசவம்.

தீனியில் விருப்பம், பயந்த ஸ்**வ**பா**வ**ம், நீ**ரிலாசை** இ**வை**யுள்ளது மொத்ஸ்யம்.

தூக்கம், சிந்தண, சோம்பல் மிக்கது வைருதம்.

## முற்றும் தவிர்க்கவேண்டிய தோஷங்கள்

பற்கள் கருப்பாகவும். கொடியுற்றதாகவும், சிப்பியைப் போலவும், மேடுபள்ளமுள்ளதாகவும், குறைவுற்றதாகவும், ஓடிக்தும் இருக்கக்கூடாது. ஒரே அண்டம், மூன்று அண்டங்கள், தொங்கும் அண் டங்கள், இவையும் கூடாது. சவத்தைச் சுமப்பதும் சுட்ட தோலின் மணமுள்ளதும். பல குட்டிகள் போடுவதும் ஏற்றதல்ல. கொம்பு, மூன்று காது, இரட்டைக் குளம்பு, மூலிக்காம்பு, ஐக்து குளம்புகள் இவையும் குற்றமுள்ளதாம். இப்படிப்பட்ட குதிரை களே உடையவன் கொடிய திங்குகளுக்கு இலக்கா வான். கண்ணுல் கண்டால் கூட, கதிரவணக் கண்டு ஸ்னைம் செய்யவேண்டும். கொம்பிருக்தால் சுட்டுத் தீய்த்துவிடலாம். கெட்ட சுழிகள் இருக்தால் பழுக்கக் காய்ச்சிய தங்க ஊடியால் சுட்டுவிடலாம்.

# கன்னத்தின் நிறபும் பலனும்

கு திரைக்குட்டி கர்ப்பத்திலிருக்கும்பொழுது, பித்தபிரகோபமுண்டாவதால் குட்டியின் கன்னம் கருநிறமடை கிறது. கன்னத்தின் நிறங்களும், சுபா சுபபல**ன்களேக்** கொடுக்கின்றன.

1. வெளுப்பு,
 2. சிகப்பு,
 3. மஞ்சள்,
 4. பச்சை,
 5. கருப்பு,
 6. சித்திரம்,
 7. அரை
 வெளுப்பு என்று கன்னத்தின் நிறம் எழுவிதமாம்.

குதி**ரையின் கன்ன**ம் சிகப்பு நிறமா**யிரு**ப்பி**ன்** மேன்மையானது மற்றவை மே**ன்**மையானதல்ல. தவிர்க்க**ேவ**ண்டிய**வை.** 

## ஜா**தி**க் கு**திரை**கள்

| 1.          | காம்போ ஐம்                      | 22.          | ஆவ <u>ந்</u> இயம்           |
|-------------|---------------------------------|--------------|-----------------------------|
| 2.          | பாற்றலிகம்                      | 23.          | கோச்மீரம்                   |
| 3.          | <b>வ</b> நாயு ஐ <b>ம்</b>       | 24.          | ஸக <b>ாநநம்</b>             |
| 4.          | காந்தாரம்                       | 25.          | பார் <b>வதி</b> யம்         |
| 5.          | ஆரட் <b>ட</b> ம்                | 26.          | உத்தரம்                     |
| <i>6</i> .  | <b>வ</b> ாஹேயம்                 | 27.          | மாத்ரேயம்                   |
| 7.          | ஸைந்த <b>வ</b> ம்               | 28.          | தாக்ஷிணேயம்                 |
| 8.          | <b>தை</b> த்தி <b>க</b> ம்      | 29.          | அந்தர்த்வீபம்               |
| 9.          | குலஜம்                          | 30.          | கைகேயம்                     |
| <i>10.</i>  | உபகுலஐம்                        | 31.          | அம்பஷ்டம்                   |
| <i>11.</i>  | பேசகம்                          | <i>32.</i>   | <b>வ</b> ாஸ <b>ந்</b> திகம் |
| <i>12.</i>  | உபமேசகம்                        | 33.          | வெளவீரம்                    |
| 13.         | கை <b>வ</b> ர்த்தம்             | 34.          | தாரதம்                      |
| <i>14</i> . | <i>ஆர் ஜ</i> ு ீயம்             | $35_{\cdot}$ | ஸைரிகம்                     |
| <i>15</i> . | பார் <b>வதிய</b> ம்             | 36.          | <b>கைரா</b> தம்             |
| 16.         | யௌதேயம்                         | 37.          | -ுத்ர <b>கைராதம்</b>        |
| 17.         | யா <b>வன</b> ம்                 | 38.          | மாள <b>வம்</b>              |
| 18.         | ஹ்ர ஸ் <b>வ</b> யா <b>வன</b> ம் | 39.          | விர்தியகம்                  |
| 19.         | துஷாரம்                         | 40.          | காலிங்கம்                   |
| 20.         | காத <b>ேரய</b> ம்               | 41.          | மா <b>துரம்</b>             |
| 21.         | பார் <b>வ</b> தீயம்             | <i>42</i> .  | மா <b>னவ</b> ம்             |
|             |                                 |              |                             |

- 43. கௌஸல்யம் 49. பாஞ்சாலம்
- 44. அர்ஜுநேயம் 50. பௌண்ட்ரகம்
- 45. உபாவிருத்திகம் 51. குக்குடம்
- 46. வௌராஷ்ரம் 52. ஹ்ரஸ்வகுக்குடம்
- 47. ஸாவித்ரம் 53. ஹைம**வ**தம் (வெலளவிரம்)
- 48. கௌரவேயம் 54. மகதம்

எ**ன்று** ஐம்பத்தி**நான்கு** குலங்களா*ப்.* (இக் குலங் களுக்கே ஜாதி என்னும் பெயர் கொள்ளவேண்டும்.)

இவையென்றி வேறு ஒன்பெது "கோடகம்" என்றகுதிரைகளும் உண்டு.

1. மத்தம், 2. அளி, 3. காச்யம், 4. அச்ம கேயம், 5. மாலிகம், 6. சுவேதவாகனம், 7. மேசகம், 8. சுவேதகிரிஐம், 9. வைதர்பம் என்று அவைகளின் பெயராம்.

இமயம**ஃயின் தென்கி**ழக்கிலுள்ளடைகளுக்கும், பச்சைநிற முள்ள**வை**களுக்கும் கோடகம் **என்றே** பெயர்.

#### 1. காம்போஜம் :

**நெற்றி, தோள், பிருஷ்டம், இவை** பருத்து; முகமும் கழுத்தும் நீண்டு; மணிக்கட்டு, குளம்பு, குளம்புத்தண்டு, மாணி, அண்டம் இவை குட்டை யாய்; துடை, முழங்கால், கணேக்கால் இவை உருண்டு திரண்டு அழகுடன் கம்பிரமாய் நீண்டு; கண், தவளேக்கண்போல் உருண்டு திரண்டு பருத்து; குளம்பு அழுத்தமாய்; காது மேலே உயர்ந்து; மூக்கின்கிழ், கடைவாய் இவை பெரிதாய்; பாதங் கள் சம்புடம்போல் பதிந்து; வயிறு பருத்து; பிடரி, வால் இவைகளின் மயிர் மெல்லியதாய் மிருது வாய் அமைந்து; நல்ல நிறத்துடன் நீளமில்லாமல் அழகான நடு முதுகு; நிமிர்ந்து உயர்ந்த முகம்; கருப்பாகவோ, விகாரமாகவோ இல்லாமல், வெளுப்பு அல்லது சிகப்பு நிறம்; கம்பீரமான தோற்றம்; லு கமளிக்கும் கம்பீரமான நடையுடன்கூடிய குதிரைகள் காம்போலுங்கள்.

### 2. பாஹ்லீகாசுவம் :

காம்போஜாசுவங்களேப் போன்ற அங்க அமைப்பு நிறமுடையவைகளாயினும், அகன்ற முது கெலும்பு; அகன்று நீண்ட சரீரம்; கொஞ்சம் பெரிதான கண், நீண்ட கழுத்து, முதுகு, மார்பு, உடல், பல், மயிர் ஆகியவைகளுடன் தேன் அல்லது மஞ்சள் நிறமான கண் இவைகளுடன், கோபம் வந்தால் பற்களால் கடிக்கும் கெட்ட குணமுடைய தாயினும், யஜமானனிடம் அன்பு உடையதாய், மிக்க பராக்கிரமம், மிக வேகமான ஓட்டம்.

#### 3. வநாயுஜம் :

இலேசான உடல்; நடுத்தர உயரம்; சபல ஸ்வபாவம்; அழகிய கண்; மு**ீளை**யப்போ<mark>ன்ற</mark> காது; சிறிய கழுத்து, அண்டம், மா**ணி**; ப**ரு**த்த கால்; அழுத்தமான குளம்புத்தண்டு; இடி, யாண பீரிடுதலுக்கு அஞ்சா நெஞ்சுரம்; சிங்கம்போல் கம்பீரமான தோற்றம்; தேரில் கட்டுக் கொள்ளாமை; மற்ற குதிரைகளே மிஞ்சிய வேகம்; காடுகள், மலே, அகழ் இவைகளுக்கு நடுவில் போக விரும்பாமை.

#### 4. காந்தாரம் :

பலவிதை நிறமுள்ளது; கட்டமைந்த உடல்; நல்ல வலிமை; செழித்து உயர்ந்த முன்னுடல்; விஷமமான பின்னுடல்.

### 5. ஆரட்டம்:

பருத்த நெற்றிப்பொட்டு, கண் கூடு; அழ கான பிருஷ்டபாகம்; நல்ல பலம்; ஒளி, வேகம்.

#### 6. ஸைந்தவம் :

நீண்ட முகம்; கழுத்து, பருத்த உடல்; உதடு, கண், மெல்லிய தோல்; கடைவாய்; அகன்ற மார்பு; தொங்கிய அண்டம்; அழகிய மாணி.

### 7. தைத்திலும் :

பருத்த முக**வா**ய்க்கட்டை, கழுத்து, மாணி, அண்டம்; கனமாய், நீளமாய் பெருத்த உடல்; நல்ல வேகம்.

#### 8. குலஐம் :

வட்டமான கழுத்து; கனமான மார்பகம்; சமை தூக்கி வெகு தூரம் செல்லும் ஆற்றல்; **கீண்ட** முகம்**, வ**ால்.

#### 9. உபகுலலும் :

குலஐங்கீனக்காட்டிலும் ச**ற்று** நீள**மான உடல்;** மெல்லிய தோல்**,** ம**யி**ர் ; வட்டமான இடுப்**பு, துடை**.

#### 10. மேசகம் :

ீண்ட கழுத்து; அகன்ற மார்பு; நல்ல உயரம்; பலவீனம்; அதிகதாரம் செல்லமுடியாமை; சுமை தூக்கும் **வ**லு.

#### 11. உபமேசகம் :

பரவிய திமில்; நடுத்தரமான மாணி; த**ஃ**, கேழுத்து இ**வ**ற்றில் சடையேற்ற பிடரி.

#### 12. த்ரைகர்த்தம் :

மெதுவான உடல்; அழகான பிடரி; அழகான குளம்புத்தண்டு; கொடிய முகம்; வெள்ளோபான மேல் உதடு.

#### 13. யெளதேயம் :

திடமான கால்கள்; வெள்ளோ நிறம்; சுமை தாங்கும் வலிமை; வட்டமாய் நீண்டு க**னமான** கழுத்து.

#### 14. ஸாவித்நிரேயம் :

தெளிவான நீண்ட மூகம்; திமிர்பிடித்த சுபா வம்; மெல்லிய ரோமங்கள்; எப்பொழுதும் கடை வாயில் புல்; பெரிய வயிறு; நீளமான துடை, முதுகு; கெட்டியான மாமிசப்பற்று; நீண்ட மயி ருள்ள வால்.

#### 15. யவனம் :

அழகிய கண், கன்னம்; மெல்லிய தாடை: பெரிய கனமான மார்பு கெற்றி; குறுகிய சுலப கடை; கல்ல ஒளி; மெல்லிய தோல், மயிர்.

#### 16. தர்ஜிதம்:

அமைப்பில் ய**வ**னங்களப்போன்றவை; பித்தம் மிக்கவை; மதுவென்ற அரக்களுல் விரட்டப்பட்டு கடல் தாண்டிச்சென்று யவனர்களுடன் சேர்ந்து கொண்டவை.

#### 17. அர்ஜுனம்:

பெருத்த வயிறு; நீண்டு தொங்கும் அண்டங் கள்; **வெ**ண்மையான சுத்தமான முகம், கழுத்**து**; குறுகிய முதுகு.

#### 18. ஹரஸ்வயாவனம் :

ய**வ**ன ஜாதியிலேயே குட்டையானவை: ஆனுல நல்ல வேகமுள்ளவை.

#### 19. துஷாரம் :

பார்ப்பதற்கு அழ**கானவை;** வீர்யம்**, வே**கம் உள்**ளவை;** பெருத்த**வயி**று, மார்பகம் கொண்ட**வை**.

#### 20. காதரேயம் :

பெருத்த பிருஷ்ட பாகம்; திடமான கால்கள்; மெல்லிய ரோமங்கள்.

#### 21. பார்வதியம் :

கனமான தோல்**; வ**ட்டமான **உடலமை**ப்பு.

#### 22. ஆவந்தியம் :

பின்பாகம் க**ரடு**முரடாயும், சிறிய **வயிறு**டனும், குறுகிய முதுகுடனும், பருத்த மார்பு, பிருஷ்ட பாகங்களுடேனும் உள்ளது.

#### 23. காச்மீரம் :

பருத்த முழங்கால்; திடமான பாதங்கள்; பெரிய **வயி**று, மார்பு; பரந்த பிடரி; அழகிய குளம்புகள்.

#### 24. கானனம் :

தெளிவான நீண்ட குறுகிய முகம்; முகோ போன்ற கோதுகள்; முன்புறம் நீண்டும், பின்புறம் உயார்த்துமுள்ள உடல்.

#### 25. உஷ்டிரம் :

நீண்ட கழுத்து; ஒட்டகத்தைப்போ**ன்**ற உடல மைப்பு.

#### 26. பார்**வதியம்** :

பளபளப்பான பிடரி; திடமான பாதங்கள்; நல்ல வேகம்; மிகுந்த பலம்.

இந்த இருபத்தாறு ஜா இகளுக்கும் பொதுவாக "ஆஜாகேயங்கள்" எனப்பெயர். ஆஜானேயங்கள் எல்லாவற்றிலும் கீழ்க்கண்ட பொது குணங்களேக் காணலாம்: இடமான கால்கள், அழகான கண்கள், அழுத்தமான நிறம், குட்டையான அண்டங்கள், யுத்தத்தில் எஜமானனுடன் ஒத்துழைப்பு, நல்ல வேகம், ப்ராஹ்மம் முதலிய ஏழு நல்ல குணங்களில் ஒன்று; நீண்ட ஆயுள், நோயற்ற வாழ்வு, நல்ல பாகுபாடுடன் அமைந்த உடல் வனப்பு, நல்ல மணம், நல்ல குரல், கோபமின்மை, அம்புகள் எய்தி னுலும் கலங்காத போக்கு, எஐமானன் ஏறியிருக்கும் வரை உயிர்விடாத தைரியம்.

காம்போஜ குலத்தில் பிறந்தவை வநாயுஜம், ஆரட்டஜம், பாஹ்லீகம்.

வ**நாயுலு குலத்தில் பிறந்தவை கா**ந்தா**ரங்**கள்.

ஆரட்டஐ குலத்தில் பிற**ர்**தவை வாஹேயங்கள்.

. தைத்திஜ குலத்தில் பிறந்தவை தைத்திஜங்கள்.

## வயதறியும் வகை

குதிரைகளி**ன் வயதை இரு முறைக**ளில் **அறிய** லாம்: ஒன்று வெளிப்படையான **அடையாள**ம், மற்**ெருன்று** மறைந்திருக்கும் அடையாளம்.

#### முதல் வயது :

ஒ**ரு** மாதக் குதி**ரை**க்குட்டிக்கு **'' சாவம்''** எ**ன்று** பெயர். இவைகளுக்கு பற்கள் சி**றி**த**ளவே** மு**ஃாத்** திருக்கு**ம்**.

பற்கள் நன்கு தெரிந்தால் இரண்டு மாதக்குட்டி.

நடுப்பற்கள் மு**ீள**த்தி**ருந்**தால் மூ**ன்று** மாதக் குட்டி.

**ந**டுப்பற்கள் **நன்கு கூடி, கடைவா**ய்ப் பற்கள் **முனேத்**திரு**ந்தால்** ஐந்து மாதக்குட்டி.

பற்களின் நுனிகள் நன்கு ஒரே அளவாய் ஒத்து, புகை நிறம் கல**ர்**த **வெ**ண் சிகப்புக் கோடுகள் சி**றி** தாகவும் பெரிதாகவும், அல்லது தெரி**ர்து**ம் தெரியா மலும் காணப்பட்டால் கொஞ்சம் குறைய ஆறுமாதக் குட்டி.

பற்கள் **க**ன்கு வளர்க்**து** ஒத்திருக்தால் ஏழு மாதக்குட்டி.

முன்பற்களிரண்டும் **வெ**ண்மையாயிருந்தால் எட்டு மாதக் குட்டி. கடைப்பற்கள் ஒத்திருந்தால் ஒன்பதுமாதக் குட்டி. இதற்கு "சிசு" என்று பெயர்.

## இரண்டு வயது முதல் ஐந்து வயது வரை :

குதிரையின் முதல்வயதில் பற்கள் வெண்மையா யிருக்கும். இரண்டாம் வயதில் பற்கள் கஷாய வர்ணமாயிருக்கும். மூன்ரும் வயதில் பற்கள் விழுந்து மு**ன த**்திருக்கும். நான்காம் வயதில் நடுப்பற்கள் விழு**ந்**து முனேத்திருக்கும்.

ஐந்தாம் வயதில் கடைவாய்ப்பற்களுள்பட எல்லா பற்களும் விழுந்து முனேத்திருக்கும். அப் பொழுது நல்ல வலிமை, கொய்கிறவர்ணப் பற்கள், நிறைந்த அண்டம், தித்திப்பற்கள், களங்கமற்று பிரகாசமாய் நிறைந்த அங்கங்கள், அழகிய ரோமங் கள், நல்ல சோபை, சகல காரியங்களேயும் செய்யத் தக்க ஆற்றல் ஆகிய குணங்கள் நிரம்பி இருக்கும்.

அதன் பற்கள் குட்டையாயும், சமமாயும், மெல்லியதாயும், நுனி பருத்தும், பால் வெளுப்பு நிறமாயும், கெருக்கமாயும், அதிக உறுதியில்லாமலும் இருக்கும். இக்குதிரைக்கு "கைசோரகம்" என்று பெயர்.

பற்கள் அகன்று, நீண்டு, நெருக்கமாய், நுனி கூர்மையாய், வெண்மையாய், அழுத்தமாய், நடுவில் பகுக்கப்பட்டு, அடியில் பள்ளமாயுமிருந்தால் அந்தப் பற்கள் விழுந்து முளேத்தவைகளாம்.

### புள்ளிகள் :

முதல் வயதில் பற்களிலும், (?) இரண்டு மூ**ன்று** வயதுகளில் நடுப்பற்களிலும், ஆருவது வயதுமுதல் எல்லாப் பற்களிலும் கருப்பு, பச்சை, வெளுப்பு, மங்கல் பழுப்பு, சங்கின் ஒட்டை, ஆட்டம் ஆகிய அடையாளங்களே அறியவேண்டும்.

சில குதிரைகள் இளமையில் கிழடுபோலவும், கிழடுகள் யௌவனமுள்ளவை போலவும், ஏமாற் ற**த்தை உ**ண்டுபண்ணுகி**ன் ற**ன.

ஆகவே அவைகளின் வயதை குளம்பு, மயிர், தந்தம், செயல், பலம், காந்தி, சத்தம், கட்டமைப்பு, மலஜலம் பிரிதல் முதலிய அடையாளங்களால் அறிய வேண்டும்.

பற்களின் கோடுகள் மீண்டும் குறுக்காகவும், கருப்பு, பச்சை முதலிய **மிற**ங்கள் கொண்டிருக்கும்.

தயிர், பால் போன்றது வெளுப்பு நிறமாம். வெண் கடுகின் நிறம் ஸிதா எனப்படும். வரகு தானி யத்தின் நிறத்திற்கு காசா என்று பெயர். ஈயின் நிறம் பக்கொ எனப்படும். சங்கின் இதழ் போன்றது சங்கம் எனப்படும். பல் நடுவின் ஓட்டைக்கு உலுகலம் என்று பெயர். பல் அசைவதற்கு ஆட்டம் என்று பெயர்.

1. கருப்பு, 2. பச்சை, 3. வெளுப்பு, 4. காசா (பழுப்பு), 5. ஈ, 6. சங்கு, 7. உலூகலம், (உரலில் உள்ளதுபோல் நடுச்சுற்றுப்பள்ளம்) 8. ஆட்ட**ம்,** 9. வீழ்ச்சி என பற்களின் நிலேமை ஒன்பது விதமாகக் கூறப்பட்டிருக்கின்றன.

## ஆருவது வயது முதல் முப்பத்திரண்டாவது வயது வரை:

- குதிரைகளில் 6, 7, 8 வயதுகளில் முறையே நடுப்ப**ற்**கள், பக்கத்துப் பற்கள், கடைப்பற்கள் இவைகள் க**ரு**க்கும்.
- 9, 10, 11-வது வயதுகளில் முறையே நடுப் பற்கள், பக்கத்துப்பற்கள், கடைப்பற்கள் இவை கள் பச்சை நிறேமாம்.
- 12, 13, 14-வது வயதுகளில் முன் கூறிய முறை யில் பற்கள் வெளுக்கும்.
- 15, 16, 17-வது வயதுகளில் அவை முறையே பழுப்பு (கம்**பு**) நி**ற**மாம்.
- 18, 19, 20-வது **வ**யதுகளில் முறையே ஈ**யின்** நிறமா*ம்*.
- 21, 22, 23-வது வயதுகளில் முறையே சங்க வர்ணமாம்.
- 24, 25, 26-வது வயதுகளில் முறையே க**டு**வில் ஓட்டை உடையதாகும்.
- 27, 28, 29-வது **வ**யதுகளில் முறையே ஆட்ட முள்**ள**தாகும்.

30, 31, 32-வதை வயதுகளில் முறைபோ விழுந்து விடும்.

இவைகளே அறிவாளிகள் ஊக்கமாய்க் கவனித்து குதிரைகளின் வயதை அறிந்துகொள்ள வேண்டும்.

## புள்ளிகளுக்கு ஏற்ற உடலமைப்பு :

கருப்புநிறப் பற்களுள்ள குதிரைகள்; ஸம்பூர்ண மான அங்கங்களுடன் கட்டமைந்த சரீரம், இடி, யாகு பீருதல் போன்ற கம்பீரமான கணப்பு, பலம், வலிமை, ஒளி, சாமர்த்தியம், வேகமான கதி, சந் தோஷம், பசி, தாகம், சுமை, குளிர், வெய்யில், காற்று இவைகளே ஸஹிக்கும் தன்மை, தெளிந்த இந்திரியம், மனது ஆகிய அடையாளங்களுள்ளவை களாம்.

பசுமைநிறப் பற்களுள்ள குதிரைகள்; அழுத்த மான சேதைப்பற்று, நல்ல ஒளி, பலம், அழகு, பசி தாகம் பொறுத்தல், மேக கர்ஜீணபோல் கம்பீரமான கீணப்பு இவைகளுள்ளதாயிருக்கும்.

வெண்மைநிறப் பற்களேயுடைய குதிரைகள்; பலம், வேகம், காந்தி, அழகு, தஃபின் பக்கத்தில் சுலுக்கம், நெற்றியில் கிழத்தனத்தைக் காட்டும் வெளுப்பு இவைகளுள்ளதாம்.

பழுப்புநிறப் பற்களுள்ள குதிரைகள்; மாம்ஸ புஷ்டி, திமிர், வேகம் இவைகள் குறைந்தது. நரம்பு தெரிந்து, முழங்கால் பருத்து, வீரியமற்று விகாரமாய், நீண்ட முகம், பற்கள் இவைக ளுள்ளதாயிருக்கும். ஈயின் வர்ணப் பற்களுள்ள குதிரைகள்; அங்கங் கள் காதுகள் தளர்ந்து, சுலுக்கமுற்று, பற்களிலும் உடலிலும் சக்தி குன்றி, உற்சாகமிழந்து, வேதனே யடைந்து, இடுங்கிய கண்களே யுடையதாயிருக்கும்.

சங்கம்போன்ற (ஒரு பக்கம் பருமன் நடுவில் பள்ளம் மற்ருருபுறம் சிறுத்து) பற்களுள்ள குதிரைகள்; கம்பீரமான கண், மாம்சமற்றுச் சுருங்கிய உடல் இவைகளுள்ளதாம்.

நடுவில் ஓட்டை விழுந்த பற்கள் உள்ளது சந்தோஷம். கோபம் இரண்டுமற்றிருக்கும்.

ஆடிய பற்களுள்ள குதிரைகள் புல்**ஃ** மெ*து* வாகத் ி**ன்**னும்.

பற்கள் விழுந்த குதிரைகளுக்கு வயது முட்பத்தி ரண்டு எனக் கூறப்பட்டிருக்கிறது.

யானக்கு வயது நூற்றிருபது, மனிதர்க்கு வயது நூறு, குதிரைக்கு வயது முப்பத்திரெண்டு என கர்கர் கூறியுள்ளார்.

கொட்டடி (லாயம்) யிலிருந்து நடமாடும் குதிரை களே அவைகளின் பலம், வலிமை இவைகளின் ஏற்றத் தாழ்வு இவைகளேக் கவனித்து பிறகு மற்ற அடையா ளங்களேக் கவனிக்க வேண்டும்.

# பிலவம் முதலிய அடையாளம் புரியாத குதிரைகள் :

ப**ற்**கள் விழுந்து மு**ீளத்து** கிசோரகாசுவம் (ஐ**ந்து வ**யது) போலிரு**ந்**தால் அடையாளம் கொஞ்ச மாகத் தெரியும். அதற்கு **பிலவம் என்**று பெயர். அது வெளுப்பாயிருந்தால் ஸார**தந்தம் என்**றும், கூர்மையாயிருந்தால் ஸ**ம்ஸ்திதம்** என்றும் பெயர். இவை மெதுவாக குறைந்துபோம்.

கொட்டடியில் திரியும் ஸாரதந்தங்களுக்கு அந்த அடையாளங்கள் மூன்று வருஷம் இருக்கும். ஸார தந்தங்களுக்கு சூரக்யம் என்றும் பெயர். அவைக ளுக்கு நான்காவது வருஷத்தில் பற்கள் கலங்கிய நிற முள்ளதாயிருக்கும். ஏழாவது வயதில் பற்கள் கருக்கும்.

## வயது முறை:

மனி தனுக்கு வயது நூறு. யானேக்கு வயது நூற்றிருபது. பசுளிற்கு வயது இருபத்திணைக்கு கழைதை, ஒட்டைக்கு வயது இருபத்தைக்து. காயின் வயது இருபத்தைக்து. டிழுக்களுக்கு வயது ஏழு நாள். ஈக்களின் வயது பதிணைக்கு கொள். குதிரைக்கு வயது முப்பத்திரண்டு வருஷம் என்று சாலிஹோத்திரர் சொல்லியிருக்கிருர்.

## நிற இலக்கணம்

நிறம் பற்றி உள்ள குணைதோவங்கள் முன்பு "சித்திரவர்ணக் குதிரைகள்" என்ற அத்தியாயத்தில் கூறப்பட்டுவிட்டன. இவ்வத்தியாயத்தில் நிறத்திற் கேற்றபடி பெயர்கள் கூறப்பட்டிருக்கின்றன. சந்திரனின் குதிரை — வெளுப்பு. இந்திரன் குதிரை — பச்சை. யமன் குதிரை — கருப்பு. விஷ்ணுவின் குதிரை — தாமரை நிறம். குரியனின் குதிரை — கிளிப்பச்சை. அக்னியின் குதிரை — மஞ்சள். வருணன் குதிரை — மேககிறம். குபேரன் குதிரை — நீலம்.

## அரசனுக்கேற்ற குதிரை

### தேவாசுவம்:

சிகப்பு, சாமை நிறம், கிளிப்பச்சை, பச்சையும் நீலமும் கலந்த நிறம் இந்த நிறங்களுடன் வைடூரியம் போன்ற கண்ணுடைய குதிரையும், உடல் முழுமை யும் வேறு நிறமாயும், அதன் கால்கள் சிகப்பு, மஞ்சள், வெளுப்பாயும், அழகிய முகவாய்க்கட்டை, உயர்ந்த தாடை, தந்தங்கள் இவை சிகப்பாயும், மிகவும் சுத்தமாயும், நல்ல தைரியமுள்ள துமான குதிரை "தேவாசுவமாம்". இதன் சப்தத்தைக் கேட்டு மற்றக் குதிரைகள் பயத்தினுலொடுங்கி வேதணேயடையும்.

## புரோஹிதரின் குதிரை:

நீருண்ட மேகவர்ணம். வெண்ணிற மணடலங கள், வெண்மையான குளம்புகள், வெணமையான கண்கள், பராக்கிரமம், தூயமை, சிங்கம் யான்களின் சத்தம் இவைகளுடன், தாம**ரை** மலர்போ**ன்**ற முகம், சுபமான மணம், திறமை, பொறுமை, ஸத்துவ குணம், நல்ல சுழிகள், சகல கதிகளேயு மறிக்க குதிரை "புரோதாசுவமாம்".

#### ராஜாசுவம் :

வெளுப்பு, கருப்பு, சிகப்பு, மஞ்சள், சித்திரம் இந்த நிறமுள்ளதாய்; மங்களகரமான முகம், உதடு, முக**வா**ய்க்கட்**டை,** ப**ல், ர**ம்**ய**மான கண்**, வால், மயி**ர். கட்டுக்கோப்பான அங்க**ங்**களால் **அ**ழக**ான** சரீரம்; குற்**ற**மற்ற சுபமான **அங்க**ங்கள்; மங்கள கரமான சுழிகள்; சுபமான கெற்றிச்சுட்டி ஆகிய அங்கலக்ஷணங்களுள்ளதாய்; ரோகம், தோஷம், கொடுமை, பயம் ஆகிய குறைகளில்லாமல்; வாஸஞ திரெவியங்களில் பிரியம், யெ**ளவ**ன வயது, **ப**ொறுமை, நல்ல **அறிவு,** ந**ல்ல** மணம், நல்ல பலம், **ந**ல்ல ஒளி, சிறா**்**தை **வ**லிமை**ை,** சி**ற**்தை பராக்கிரெம**ம்,** கரமான ந**டை,** சி**றந்**த **வே**கம் ஆகிய உத்தம குணங்களுட**ன் கூ**டி சி**றந்த குதிரைகளுக்கு**த் **தஃமை** தா**ங்குவது ''ராஜா**சுவம்''**. அதை அன்புடன்** போவித்து பெருமையுட**ன் ப**ரி**பாலன**ம் செய்து**வர** வேண்டும்.

#### பரமாசுவம் :

ரா**ஜா**ச**வ**த்திற்குக கூறிய உத்தம குணங்க**ள்,** லக்ஷணங்கள் உடையதாயு**ம்,** பாலசூரிய**ன், பூ**ர்ண சந்திரீணப்போன்ற சிகப்பு வெளுப்பு இரு நிறங்க**ளு**  முடையதாய், சகல லக்ஷணகுணங்களாலும் கண்ணேக் க**வ**ர்**ந்து,** மனமகிழ்ச்சி **யளிக்கு**ம், ஸர்வதேவதா ஸ்வரூபமான உத்தமமான குதிரைக்கு ''பரமாசுவம்'' எ**ன்று** பெயர்.

இதன் முகத்தில் பிரம்மாவும், கண்ணில் சூரிய னும், காதில் நாகராஜனும், நெற்றியில் சந்திரனும், இடநாசியில் நைருதியும், புஜங்களில் அச்விகீதேவர் களும், கணேயில் மேகமும், கழுத்தில் வாயுவும், உடம்பு, மார்புகளில் மஹாவிஷ்ணுவும் வசிக்கிருர்கள்.

இக்கு திரை தேவர்கள் போரில் வெற்றிபெற வேண்டி உண்டான தாம். இது மிகப் புண்ணிய மானது அரசர்களுக்குச் சிறந்த பலமானது. இதை அறிந்து பூஜிப்பவன் இந்திரீணப்போல் அகண்ட பூமண்டலா திபதி யாவான்.

# ஆபிஷேசநிகம் :

முத்து, சங்கு, பனி, சந்திரன் இவைகளின் நிறம்; முகம், உதடு, பற்கள், முகளாய்க்கட்டை இவை மங்களகரமாயமைந்து, பருத்த சரீரம்; சுபமான சுழிகள், அதிக பலம், நல்ல வலிமை, சிறந்த பராக் கிரமம், நல்ல ஸ்வபாவம், தூய்மை, அடக்கம், சந்தோஷம், அழகு, மனதை மகிழ்விக்கும் காம் பீர்யம், யுவராஜனுக்குகந்த குணம், இத்தகைய லக்ஷணங்களும் குணங்களுமுள்ள குதிரை, பட்டாபி ஷேகத்திற்குரிய குதிரை.

## க்ஷத்ரியாசுவம் :

வெண்மை அல்லது சிகப்பு அல்லது கருப்பு அல்லது மஞ்சள் ஆகிய நிறங்களுடன், மனதுக்கு இன்பமளிக்கத்தக்கதாய், சிங்கம் யாணேபோன்ற நடை, நன்கு அமைந்த அங்கங்கள், களங்கமற்ற முகம், மனதைக்கவரும் ரம்யமான ரோமங்களுடன் கூடிய குற்றமற்ற குதிரை '' கூத்திரியாசுவமாம் ''.

#### ஸாந்நாஹ்யம் :

அடக்கம், வீரம், சிறந்த அறிவு, நல்ல ஒளி, சுபமான நெற்றிச்சுட்டி, நறுமணம் இவைகளுள்ள வைசியஜாதிக் குதிரையைப் போருக்குறிய குதிரை யாகக்கொள்ளவேண்டும்.

## ஒள**பவாஹ்யம்** :

பலவி த வர்ணங்களுடன் அழுத்தமான கால்கள், அழகிய முதுகு, சுகமாய் சுமக்கும் தன்மை, சௌரியம், அடக்கம், நல்ல தன்மை, மங்களகரமான நடை, எல்லாக் குதிரைகளேயும் மிஞ்சிய வேகம், பயமில்லாமை, லாந்தோஷம், சுறுசுறுப்பு, வசீகரமான தோற்றம் ஆகிய குணங்களுடன் போர்க் குதிரையின் குணங்களுள்ள குதிரையைச் சவாரி செய்வதற்குற்றதாகக் கொள்ளவேண்டும்.

## மந்திரியின் குதிரை:

**வெ**ளுப்பு, சிகப்பு, கருப்பு, பச்சை ஆகிய நிறம், சபமான சாயை, பொறுமை, யௌவனம் இவை யுள்ள குதிரை மந்திரிக்கேற்**றது**.

## **தத்தி**முகம் :

தஃ முதலிய அங்கங்கள் யாஃனயின் மஸ்தகம் போல் நன்கு அமைந்திருக்கும் குதிரைக்கு "நந்தி முகம்" என்று பெயர். இது ஸர்வகார்ய ஸித்தியை யும் கொடுக்கும்.

குதிரை எந்த நிறமானுலும்**, அதன்** கா*து* கருப்பாயும், மயிர் வெளுப்பாயும், நெற்றிச்சாட்டி பனிநிறமாகவு மிருந்தால் அக்குதிரைக்கு சி**யாமகர்ணம்** என்று பெயர்.

இத்தகைய உத்தம லக்ஷணமுடைய குடுரை ராஜாசுவமாம். இது இருக்குமிடத்தில், பயிர்கள் செழுமையாயிருக்கும், உற்பாதங்கள் உண்டாகா. காலத்தில் மழை பெய்யும். யௌவனபருவமுடைய வர்கள் சந்தோஷமாயிருப்பார்கள். வயோதிகர்கள் ஜீவித்திருப்பார்கள். குதிரைகள் நோயற்றிருக்கும். ஆகையால் இத்தகைய உத்தமாசுவங்கள் தன் தேசத் திற்கு வந்தால், அரசர்கள், சந்தணம் பூ இவை களால் பூ ஜிக்கவேண்டும்.

### ஆயுள்

நல்ல உயரம், குட்டையான காது, வெறுப்பை யளிக்காத குரல், கண், ஸ்வபோவம்: பருத்த மூக்கு, பருத்த உடம்பு, அகண்ட மார்பு, அழகான அங்கங் கள்; காதை அழுத்திறுல் சிந்தூரம்போல் சிவப்பது இம்மா திரியான குதிரைகள் பூர்ணுயுளுடன் வாழும். ஆகாயத்தை முகருதல், தின்னும் புல்லே உதரி எரியும் ஸ்வபாவம்; அழுத்தமான உடல், முன் கால்களின் நடுவேயுள்ள முண்டில் வடு, நன்கு அமைந்த அழகிய மார்பு; தாமரை பிதேழ்போன்ற நுனி நாக்கு, முத்துகள் போன்ற பற்கள், அழுக்கற்ற அண்டம், அடிக்கடி வாலே ஆட்டுதல், உறிஞ்சதல், நறுமணமுள்ள வியர்வை, பளிங்குபோன்ற குளம்பு நுனி, நீண்ட உடல்; நீண்ட மூககுத்தண்டு, அண்ட நேகையுள்ள குதிரைகள் நீண்ட ஆயுள் உள்ளது.

குடை, சாமரம், கிண்டி, கத்தி, அங்குசம், சத்தி, வெஜ்ரம், கதை, துவஜம் இவைபோன்ற ரேகைகள், மூக்குத்தண்டிலிருந்து அது இடதுபுறம் சாய்ந்தாவது குட்டையாகவாவது இருந்தால், அக்கு நிரை வெகு சாலம் ஜீவித்திருக்காது. [எனவே மேற்கூறிய ரேகைகள் நேராக இருந்தாலும் வலது புறம் சாய்ந்து அல்லது இறங்கியிருந்தாலும் அக்கு திரை நீண்ட காலம் ஜீவித்திருக்கும் எனக் கொள்ளலாம்.]

மேலு தட்டின் மேலே ஸ்ரீவிருக்ஷம், ஸ்**வ**ஸ்திகம் என்ற லக்ஷணமுள்ள குதிரைகள் **வெகு**காலம் ஜீவித்திருக்கும்.

மூக்கு நுனிக்கு மேலே **நே**ர்க்கோடுகள் இ**ருந்**தா**ல்** அக்குதிரை பத்தாவது வயதில் இறந்துபோம்.

அக்கோடுகள் ஒரு அங்குல நீளமிருந்தால், பன்னி ரண்டு வயது ஜீவித்திருக்கும். அவை நான்கு அங்குல நீளமிருந்தால், பதின் மூன்று வருஷம் பிழைத்திருக்கும்.

அக்கோடு இரண்டாய், குறுக்காகவோ, மேலே போகக்கூடியதாகவோ இருந்தால் அக்குதிரை பதி **ஞன்கு வ**யது பிழைத்திருக்கும்.

எப்பொழுதும் வலது புறத்தைச் சார்ந்து படுத்துக்கொள்ளும் குதிரைகள் வெகுகாலம் ஜீனிந் திருக்கும்.

முன்னுடல், அடிவயிறு, கஃணக்கால் இவை வணங்கி, கண் கூடுகள் வறண்டு, கண்கள் சோர்வுற் றிருக்கும் குதிரைகள் அல்பாயுக் உள்ளவையாம்.

## குதிரை உணர்த்தும் பெரும் கேடுகள்

குதிரை உடலிலிருந்து நல்ல தணலிலிருந்து கிளம்பும் ஜ்வாஃபோல் சிலசமயம் ஒளி எழுப்பும். அந்தக் குதிரையின் எல்லா அங்கங்களும் (உடம்பு முழுமையும்) நெருப்புபோல் ஜ்வலித்துக்கொண் டிருந்தால், ஒரு வருஷகாலம் மழை பெய்யாது.

இத்தகைய ஜ்வாஃ மூத்திரகோசத்திலிருந்து மட்டும் கிளம்பினுல் நகரத்திற்கு நாகமும், வயிற்றி லிருந்து கிளம்பினுல் பொருள் நாசமும், குதம், வால்களிலிருந்து கிளம்பினுல் தோல்வியும், தஃ, வாய், அல்லது முகம், மூக்குத்தண்டு இவைகளிலிருந்தால் துக்கமும், கண்களிலிருந்தால் யஜமானனுக்கு பயமும் உண்டாகும். **நெற்றி,** முன்கால், மார்பு இவைகளில் **புகைவ**து போல் காணப்பட்டால் அது வெறுக்கத் தக்கதாம்.

கெற்**றி,** முன்கோல், மார்புகளில் ஜ்வலிப்பு காணப் பட்டால் நல்லதாம்.

வியாதியில்லாத குதிரை மனம் வருந்தி, இறை யெடுக்காமல், தண்ணீர் குடிக்காமல் இருந்தால், யஜமானனுக்குத் தீமை உண்டாம்.

குதிரை ஸ்வபோவமாய முகததை ஆடடி, உதடு குன சிணுக்கிக்கொண்டால், யஜமான னுக்கு வெற்றி யுண்டாம் என காவியங்களில் கவிகள் கூறி யிருக்கிருர்கள்.

குதிரை இடது காலால் (பூமியை) அடித்தால் யஜமானன் பிரயாணத்தைத் தடை செய்வதாம்.

குதிரை**யி**லேறியவுடன், அக்குதிரை வலது புறத்தைத் திருப்பி யஜமான*ண*ப் பார்த்தால்**, ய**ஜ மானனுக்கு **வெ**ற்றி யுண்டாம்.

காரணமின்றி குதிரையின் பல் விழுந்தால், யஜமானனுக்கு பீதியுண்டாம்.

குதிரை இடது பக்கம் வாஃ அசைத்தால் (அல்லது வீசிஞல்) தேசாந்திர யாத்திரையும்**, வலது** பக்கம் **அசை**த்தால், வெற்றியு முண்டாகும்.

# கு**திரைக**ணப் பழக்கும் விதம்

கு இரைகளுக்கு நயமே தெரியாது. அவைகளே வலிமையாலே பழக்கவேண்டும். ஸாமம், தானம், தண்டம் என்ற மூன்று உபாயங்களேயும் உபயோ கிக்கவேண்டும். பழக்கும்பொருட்டு கு இரைகளின் குணத்தை அறிந்து அவைகளே நான்கு விதங்களாகப் பிரிக்கலாம். அப்பிரிவு, பழக்குவதற்கு சௌகரிய மாக உலகவழக்கத்தில் உள்ள பிரிவு முறையைக் கொண்டு சொல்லப்பட்டிருக்கிறது.

பயம், பேராசை, பசி இவைகளுள்ள குதிரை • பிராமணம் " எனப்படும்.

சௌரியமும், ஆழ்ந்த கோபமும் உடையகுதிரை '' கூத்திரியம்''.

பாபச்செயல், போலி உருவம், துஷ்டச்செயல் இவைகளுள்**ள குதிரை ''வை**சியம் **''**.

விகாரரூபம், நேர்மையின்மை, கொடுமை இ**வைக**ளுடைய குதி**ரை "** சூத்திரம் ".

பிராமணக் குதிரையை (விருப்பமான) பண்டங் க**ளேக் கொ**டுத்தும், க்ஷத்திரியக்குதிரையை நயத்தா லும், வைசியக்குதிரையை தண்டோபாயம், அதட்டல் களாலும், சூத்திரக் குதிரையை தண்டோபாயத் தாலும் பழக்கவேண்டும்.

பிராமணக் குதி**ரையை வி**டியுமு**ன்** னும், கூத்தி ரி**யக் குதிரையை** யாமத்திற்குள்ளும்**, வை**சியக் குதிரையை ஸந்தியா காலத்திலும், சூத்திரக் குதிரையை இரவிலும் பழக்கவேண்டும்.

உத்தமம், மத்திமம், அதமம் என்று குதிரை கெளின் குணம் (அல்லது ஸ்வபொவம்) மூன்றுவிதம்.

உத்தமாசுவத்தை நய**ந்து கண்டிப்பதாலும்** மத்தியமாசு**வ**த்**தை அடித்து**ம், **அ**தமாசு**வத்தை** அதட்டல், தண்டோபாயம் இவைகளாலும் பழக்க வேண்டும்.

குதிரைகளேப் பழக்குமிடம் ஈரமாக இல்லா மலும், கருங்கல், ஜலம், புற்பூண்டுகள், கட்டைகள் முளேகள் இல்லாததாயு மிருக்கவேண்டும்.

ஜன நடமாட்டமில்லா த**வி**ஸ் தாரமா**ன** தனி இடத்தில் கொஞ்சம் புழு தியுள்ள பூமியாகச் செய் து கொள்ள **வே**ண்டும்•

ப**ரு**த்த சரீரமுள்ளவ**ன்,** கோபமுள்**ளவன்,** முட்டாள், மனக்கி**ள**ர்ச்சியு**ள்ளவன்,** காரண**மின்றி** அடிப்ப**வ**ன் இவர்களுக்**கு** குதி**ரை அட**ங்காது.

கு இரையின் முதுகில் உட்கா**ர்**க்**து ந**டுங்**குகிறவன்,** முதுகில் அடிப்ப**வன்** இவர்களுக்குக் குதி**ரை அடங்**கி ஓடாது.

குதிரைமீது ஊன்றி உட்காருகிறவன், குதிரை யின் தத்துவம் (உண்மைநிலே, ஸ்வபாவம்) அறிந்தவன் அழுத்தமான பிடிப்புள்ளவன், சோம்பலில்லாதவன் (ஏமாருதவன்), வைராக்கியம் அடையாதவன், உறுதியான சரீரமுள்ளவன் ஆகியவர்கள் குதிரையி லேறி சேவாரி செய்யும் ஆற்றலுள்ளவர்களா.

சு**ருங்க**ச்சொன்னுல், குதிரையின் மனமறியாத **வன்** தடிகொண்டடித்தாலும் அது அவனுக்கு அடங்கி அவ*ண*ச் சும**ந்து** ஓட**ா**து.

கீனத்தல், இடருதல், பயப்படுதல், வெரி தவறிச் செல்லுதல், கோபமடைதல், பிரமித்தல், (பிரமித்து நின்றுவிடுதல்) ஆகிய ஆறு சமயங்களில் குதிரைகளே அடிக்கவேண்டும்.

கணேத்தல், (இடரி) இரு முழங்கால்களேயும் மண்டியிட்டுச்சென்றுல், தலேயிலும் தட்டவேண்டும் (அடிக்கவேண்டும்). கோபமடைந்தால் மார்பில் அடிக்கவேண்டும். பிரமித்து நின்றுல் வயிற்றில் அடிக்கவேண்டும். வழிதவறிச் சென்றுல் முகத்தில் அடிக்கவேண்டும்.

இடந்தவறி மற்ற இடத்திலோ, அகாரண மாகவோ குதிரையை அடித்தால், அக்குதிரை உயிருள்ளுவும் அடங்கி ஓடாது. அக்குற்றத்தை யும் விடாது.

## குதிரைகளின் நடை

1. விக்ரமா, 2. புலகா, 3. பூர்ணகண்ட, 4. துவாரிதா, 5. நிராலம்பா என குதிரைகளின் கதிகள் (நடை) ஐந்து விதம். ஆருவதை கதியைக் கேள்விப்பட்டிருக்கிரும், பார்த்ததில்ஃ.

சாதாரண நடைக்கு "விக்கிரமா" என்றும்; நாலுகால் பாய்ச்சலுக்கு "புலகா" என்றும்; முகம், கால்கள் முன்னேறி நடுத்தரமாய்ச் செல்லுத லுக்கு "பூர்ணகண்டீ" என்றும்; தன் மனம்போல் ஓடுவதற்கு "துவரிதா" என்றும்; அடித்தவுடன் ஓடுவதற்கு "நிராலம்பா" என்றும் பெயர்.

# குதிரை ஏற்றம்

கு இரையிலே றியவன் அதன் காது நடுவைப் பார்த்து அதன் மனதை யறியவேண்டும். மெதுவாக ஓட்டவேண்டும். குழக்தைபோல் உட்காரவேண்டும். சாய்க்தோ. கன்கு கிமிர்க்கோ, கூனியோ, கீழே பார்த்துக்கொண்டோ, உடம்பு அசையாமலோ உட்காரக்கூடாது.

அழுத்தமான துடை, அழுத்தமான பாதம், நீண்ட கழுத்து இவைகளுடையவனுப், முதலில் வலது காலே வைத்து ஏறுகிறவனே குதிரை சவாரி செய்யத் தகுந்தவனையான். மற்றவர்கள் பாரத்தைக் கொடுப்பவர்களேயாவார்கள்.

சுக்லப ஆத்தில் பிரதமை, திரயோதசி, நவமி இந்த திதிகளில்; திருதி, ஸித்தி முதலிய யோகங் களில்; ஞாயிறு, திங்கள் கிழமைகளில்; மூலம், ரோகிணி, ஹஸ்தம், புஷ்யம், உத்திரம், உத்திராடம் உத்திரட்டாதி ஆகிய நக்ஷத்திரங்களில் குதிரையி லேறிப் பழகவேண்டும்.

கா**ஃயி**ல் ஸ்**ந**ாநம் செய்து நல்ல **ஆடையோடு** சிகப்பு **வ**ஸ்தி**ர**ம், சிகப்பு பூ தரித்து ச**வ**ாரிசெய்யு மிடத்தில், ரைவதனே ஸ்தாபனஞ்செய்து புஷ்பம், தூபம், தீபம், சந்தணம், பாயசம், அன்னம், பஞ்ச கவியம் இ**வை**களால் பூஜிக்கவேண்டும்.

பிறகு குதிரையின் பக்கத்தில் சென்று அதன் வலது காதில் "ஓம் நமோ ரைவதாய அச்வஹருதாய ஹ்ரீம் க்ரீம் ஓம் நம ச்வேதாய ஸௌம்யரூபாய இம-மச்வம் ஸாதய ஸாதய பந்தய வச்யம் குருகுரு மஹா-வீர்யாய ரைவதாய நமஹ " என்ற மந்திரத்தை இருபத்தோரு உரு ஜபிக்கவேண்டும்.

"நீ நல்ல குலத்தில் பிறந்தவன். எனக்கு நண்பனுப் உதவிசெய்யவேண்டும். நீ எனக்கு ஸித்திக்கவேண்டும். செல்வம், சண்டையில் வெற்றி இவைகளே நீ எனக்குத் தரவேண்டும். நான் உன் மீதேறி பகைவர்களே வெற்றி கொள்ளுகிறேன். நட்பென்பது இதுதான். வாக்கைக் காப்பாற்றுவாயாக". என்ற மந்திரத்தை ஐபம் செய்துவிட்டு, தேவர்களுக்கு விடை கொடுத்து, பிறகு குதிரைக்கு ஜேணம் முதலிய சாமான்களேப் பூட்டவேண்டும்.

" நம் சைனியத்திலுள்ள குதிரைகள் உன்னே உச்சைச்**ரவ**மாக நினேக்கின்றன. அவைகளே **டீ உன்** நண்**பஞைக்** கருதவேண்டும். எனவே பகைவர் குதிரைகளேப் பகைவர்களாகக் கருதவேண்டும். நம் குதிரைகளுக்கு நண்பஞக உதவி புரியவேண்டும். பகைவர் குதிரையை நாசம் செய்யவேண்டும் " என்று உற்சாகப்படுத்தவேண்டும்.

### அசுவ சாஸ்திரம் முற்றி

# அனுபந்தம்

நகுலன் தொகுத்த இந்த அசுவ சாஸ்திரத்தில் காணப்படாத சில விஷயங்கள் ஸரஸ்வதி மஹாலில் உள்ள ம்ற்ற நூல்களிலிருந்து தொகுத்து கொடுக்கப் படுகின்றன.

மல்லதேவ பண்டிதர் எழுதி**ய ஸாரஸிந்து** எ**ன்**ற நூலிலிருந்து தொகுக்கப்படு**வது**:

# புலனிழந்த குதிரைகள்

குதிரை தனியாகச் செல்லும்பொழுது திரும்பி பின்னுல் பார்ப்பதோ, ஆகாயத்தைப் பார்ப்பதோ, மேடுபெள்ளமற்ற இடங்களில் குதிப்பதோ, பேச்சுக் குரலுக்கு செவிசாய்ப்பதோ ஆகிய குணங்களே யுடைய குதிரை பொட்டைக்குதிரை ஆகும்.

கூப்பிடும் திசையை விட்டு மாற்று திசையை நோக்கினுலும், அதட்டலுக்கு மிரளாவிட்டாலும் அது செவிடு என அறியலாம்.

மிகமுயன்று முக்கினுலும், கணக்க முடியா விட்டாலும், புல்ஃக்கூட சிரமப்பட்டு மென்றுலும் அது ஊமை என்று அறிக.

பலமுறைப் பழக்கத்தினுலும் உண**ராததும்,** அதட்டலுக்கும் அடித்தலுக்கும் ஈடு கொடுக்**கா**த**தும்,** ப**ராக்கு**ப் பார்ப்பதுமான குதிரை **ஐடமாகும்.**  அண்டங்க**ள** மோப்பதும், தளர்ந்ததும், பெண் குதி**ரை**யைக் கண்டு சிணுங்கு**வது**ம் அ**லியான** குதிரை என அறிக.

ரோமங்களுக்குள் அடங்கின அண்டங்களே முகர்ந்து, வெண்மையாக மூத்திரம் வீட்டு, ஆசை யிருந்தும் பெண் குதிரையுடன் கலவி செய்ய முடியாத குதிரைக்கு கோசமோன் என்று பெயர்.

குதி**ரை**க்கூட்டத்தைக் கண்டால் நடுங்கி ஓடும் பெண் குதி**ரை**க்கு **குமாரிகா** என்று பெயர். இந்த ஏழு **கு**திரைகளேயும் விலக்கவேண்டும்.

# \* உடலமைப்பின் அளவு

கடைவாய்களின் இடை, மேல் உதடு, புருவம், கக்க**ம், வ**ஹம் இவை **ந**ான்கு அங்குல நீளமிருக்கும். தி**மில்,** மூக்கு மு*னே*, கண் இமை, தொப்புள், கண்கள் இ**வை** மூ**ன்** று அங்குல நீளம்.

<sup>\*</sup> லீலாவதி எழுதிய பாஸ்கராசாரியர் அங்குலத்ரின் நீளத்தை கொள்ளு என்ற தானியங்களில் எட்டை, வயிருடு வயிருக ஒட்டிவைத்தால் உள்ள நீளம் என்று கூறுகிருர். ஆயுர் வேதம் வகுத்தவர்கள், "மூன்று கொள்ளுகளின் நீளம் அங்குலமாகும்" என்று நீளப்போக்காக மூன்று கொள்ளு ககின் வகுக்கினுல் உள்ள நீளத்தைச் சொல்கிருர்கள் என்று கொள்ளுகோள் வணும். ஆக தற்போதைய அங்குலத்தின் முக்கால் பாகந்தான் இங்கு குறிக்கப்படும் அங்குலம்.

பொட்டு, முகவாய்க்கட்டை, இடையின் பள்ளம் இவை இரண்டு அங்குலம். தலே மேல்மட்டம், காது இவை ஆறங்குலம். மூக்குத்தண்டு, அடிக்கழுத்து, தாழ்வாய் இவை பதிறைய அங்குலம். பக்கங்கள் முப்பது அங்குலம். கெற்றி பன்னிரண்டு அங்குலம். கோஷ்டம் இருபது அங்குலம். காக்கு முப்பத்தி ரண்டு அங்குலம். இதயம் மூன்று அங்குலம். தொண்டை ஏழு அங்குலம். இவை உத்தமக் குதிரைகளின் அளவு. இம்த அளவில் கால்பாகம் குறைந்தால் நடுத்தரம். இன்றும் குறைந்தால் மட்டம்.

சாலி ஹோத் தி **ரவை** சம்பாய வீய**ம் என்ற** ஸாரஸி**ந்து `` எ**ன்ற நூலிலிருந்து தொகுக்கப்படு**வது**:

# குதிரைகளின் மனுதத்துவம்

இரும்பைக் கண்டாலும், அடிக்க ஒங்கினுலும் குதிரைகள் பயப்படும். குதிரையில் ஏறியவன் ஒருவித ஆபத்தும் கேராதபொழுது ஃழே விழுந்தால் குதிரை சிரிக்கும். நாக்கு, காது, கண், கால், வால் இவற்றில் சஞ்சலமுள்ள குதிரை அழகானது. வெற்றியைக்கொடுக்க வல்லது. அரசன் முடி சூடும் பொழுதும், கொள்ளு தின்னும்பொழுதும், மாலே கொள்ளு தின்னும்பொழுதும், மணி ஓசை கேட்கும் பொழுதும், நல்ல மனதுடையோன் ஏறும்பொழுதும், குதிரை சக்தோவுமடையும், கட்டுப்படும்பொழுதும், காயமடை ந்தபொழுதும்,

யாகே க்கூட்டம் குகூந்தபொழுதும், நீரிலும் நெருப் பிலும் குதிரைகளுக்கு தைரியமுண்டு. பழக்கும் பொழுது சுசையடி பட்டாலும், தின்னும் தினியில் கல் அகப்பட்டாலும் குதிரை கோபங்கொள்ளும். **அவ**சியமில்**லா** தடொ டி து கசையடி. டாட்டா லாட். பின்றேடு கடப்ப**வ**ன் உதைத்தாலும்**,** கதி பேதங் க*ளே ர*ூக்கத் தெரியாத**வன்** கருத்தைக் கட்டிக் கொள்ளும்பொருதும். இறமையற்றவனிடம் ஒப்ப டைக்கப்பட்ட பொழுதும், பழகின இடத்தைவிட்டு வெகுதூரம் சென்றுவிட்டபொழுதும், வயதானவன் ஏறும்பொழுதும் குதிரை துக்கங்கொள்ளும். கலவி, ருதுகாலம், யுத்தம், வெற்றி, யாகம், தினி, (திறமை யுள்ள**வ**வின்) அற்றம். கேட்டத்தை விட்டுப் பிரியும் காலம், புதுக்குதிரையைக் காணும் சமயம் இவை களில் குதிரை கூணக்கும். தினி நின்னும்பொழுதும், மாம்சம் உண்ணும்பொழுதும், வெல்லம் கலந்த நீ**ரை**க்குடிக்கும்பொரு தும். பாபும்பொழுதும் குதிரை உற்சாகம் கொள்ளும். தனக்குச் சமமான வேகமற்ற **கு இரையுடன் ஓட** மேரும்பொழு*து* வெட்கங் கொண்டு புழுதியை வாரி இறைக்கும். புது மனி துவேக் கண்டவுடன் கூனத்து. மேலம் கழித்து. வொலே ஆட்டி, பூமியை குளம்பினுல் கிளரி. குரியினேப் பார்த்தால் அக்குதிரையை விற்கலாம். நல்ல லாபம் கிடைக்கும்.

# குதிரைக்குத் தேவையான தளவாடங்கள்

**கரை—அடியி**ல் ஒரு அங்குல கனம் கொண்டு வ*ழ* **வ**ழப்**பாக உருண்டு மாட்டின் வாஃ**ப்போல் சொடுக் கிறுல் சத்தம் கேட்க, நரம்புகள் நுனியில் தொங்க, ஆட்டுத்தோலில் பிடிகொண்டு, கத்திபோல் மின்னி ஒளியிடவேண்டும் கசை.

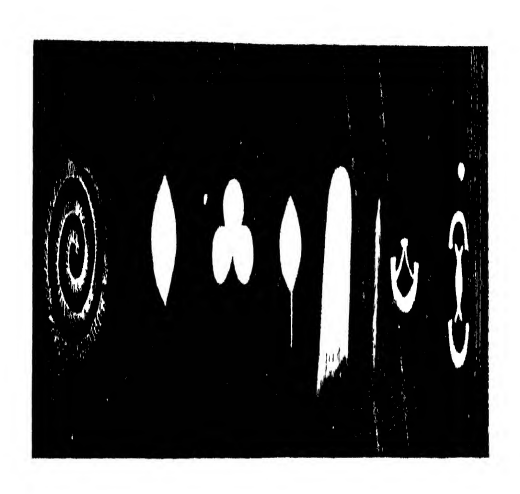
ஊட்டுகுழாய்—கட்டைவிரல் நுழையும்படி ஓட்டை யுள்ள மூங்கில் தண்டில் ஒரு கணுவில் துவங்கி பதிறைறு அங்குல நீளம் கொண்டு குதிரைக் காது போல் சீவிவிடப்பட்டு நுனியில் நூல் கட்டுப்போட்டு வைத்துக்கொண்டால் கள், பால், ஜலம் இவை குதிரைகளுக்கு ஊட்ட உதவும்.

**கண்பட்டி** — கண் நுனியில் ஈ, கொசு உட்காராமல் தடுக்க தோலிணுல் கண் அளவுக்குப் பட்டியிட வேண்டும்.

கு**திரையின் சுகங்கள்** — விசாலமான நிற்கும் இடம், படுக்குமிடம், நல்ல புல், நல்ல தினி, நல்ல புஷ்பங் கள், கொள்ளும் பாலும் இவைகளில் குதிரை சுகம் காணும்.

லாடம் — அழுத்தான மெல்லியதான லாடம் குளம்பின் மத்தியைத் தொடாமல் ஓரமாக வட்ட மாக அமையவேண்டும்.

கடிவாளம் — கடைவாயில் பொருந்தும்படி நாக்கு மத்தியில் பதியும்படி இரும்பினுலோ தந்தத்தினுலோ கடிவாளம் செய்யலாம்.



the to Right 1 I reta ? Subsect 1 Sin there is Modelle is A contribute to Sarapit is Produced by Produce in Sarapit is Produced by Area Sold ? Para Sold ?

# ASVAŚĀSTRAM

(SUMMARY OF THE SAMSKRT TEXT)

#### In Praise of Horse

[This chapter dealing with the usefulness of horses is found with additions and omissions in the prefatory portion of almost all the works on the subject by different authors found in the Saraswati Mahal. Obviously this portion is adopted in all works as it is the work of Śālihōtra.]

This chapter opens with invocations to Lord Śakti Gaṇēśa, Saraswati (Goddess of Learning) and Pārvati Paramēśvara. Lord Kṛṣṇa and the Pāṇḍavas are adepts in the science of horses.

Nakula the fourth Pāṇḍava compiled this work on horses with the help of all the texts of Śālihōtra, the first and foremost exponent of the branch of knowledge among human beings. The exponents of this science are as follows:—1. Sūrya (Sun), 2. Candra (Moon), 3. Sage Śālihōtra, 4. Suśrula, 5. Garga and others. This treatise on horses is the quintessence of the works of these great authorities.

Horses are useful mainly in warfare. Physically and psychologically they are uniquely fitted for this purpose. They are fearless, sure of their steps anywhere,

acutely sensitive of the wishes and predicament of the rider and quick in perception of their surroundings. They evince extraordinary team spirit while acting in concert and fearlessness in advance while acting alone. They are easily assembled and deployed. Horses are masters of all seasons and could do without food for days and months and so the rider should be prepared to stand hunger and vicissitudes of the seasons.

#### In Praise of Raivata

In this chapter are given a few verses in praise of Rāivata the divine master of horses. According to Śālihōtra, these verses are by Nārada. Rāivata is the son of  $S\bar{u}rya$  (Sun) through  $Ch\bar{a}y\bar{a}d\bar{e}vi$ . These verses claim that if one chants at dawn everyday the twentyeight names mentioned by them one could protect one's horses from evil spirits.

### Horses lose their wings

Horses were originally winged creatures flying among clouds with Gandharvas. Indra was greatly impressed with their nimbleness and thought them more useful than elephants in war if their wings could be chopped off. He made this suggestion to sage Śālihōtra, the master of horses, who agreed with the suggestion and removed the wings by uttering a spell. The horses, shorn of the wings ran to their master for redress—

but the sage consoled them by saying that they had to lose their wings to be useful to mankind. He assured them that he would teach man all the rare secrets of horse lore to enable to look after them properly.

To the student of evolution this story may appear a symbolical presentation of an important biological stage in animal life. The ordinary man however may take it to mean that originally horses were wild and untamed untile Śālihōtra who had mastered their ways broke them for the use of man.

The colophon of this chapter makes it clear that this portion is extracted by the compiler Nakula from another work of his "Aśvacikitsita". — The treatment of horses.

### Anatomy of Horses

This chapter ennumerates and defines the various parts of body of horses. The reader may find details in the footnotes of Chapter III of Samsket Text.

#### Characteristics of Horses

Before choosing a horse, one should see its form, proportion of limbs and marks or Suzhis. Horses which do not satisfy these conditions bring ill luck to the owner. One should avoid horses with bad marks or aspects particularly in certains parts of the body like lips, ends of the mouth, tongue, teeth, face, jaw, nose,

check, eyes, forehead, head, hair, ears, neck, mane, shoulders chest, forelegs, thigh, knees, feet,  $K\bar{u}rca$ , sides, back, belly, hip, tail, testicles and hooves. Their walk, colour, voice and character also should be noted.

Good horses are distinguished from bad by the following apparent factors: -Lips must be fairly red, devoid of hair and soft to the touch. Protha must be a little curved. The ends of mouth must be soft. Tongue must be thin and long. Teeth must be close built moist and bright. Six of them in the fore-front must have dots. Face must not be too fleshy and must emit agreeable smell. Palate must be red. Nose must be compact. Cheek must not protrude too much. Eyes must be cloud coloured, or honey coloured, or gold colured. They must be long, broad and glazy. Pupils must be clear. Forehead must bear good marks, broad but not deep. The top portion of head must be level and circular. Hairs must be soft. Ears must be straight sharp and thin without long hairs. Neck must be round and curved down from the head. Mane must be soft without locks. Shoulders must be strong and well built. Breast must be broad. Forelegs must fall straight from the breast but the knees should hardly show. The shank must be straight and not fleshy. The fetlock must be round flat and uneven but not shaky or bruised. Hooves must be strong round and close knit. Flanks must be uniform with fleshy upper portions. Belly must be round but not protruding. Back must be of medium length with a slight curve in the middle. Hips must be round and fleshy. Tail must be soft shiny and with long hairs. Testicles must be even round and small. Scrotum must be short but

not black. Thighs must be shiny all over. The thighs, shanks, back of the hooves must be all alike in all the four legs.

[This chapter reads as if it was told by somebody other than Śālihōtra, on the lines of observations made by Śālihōtra and other authorities. It may be surmised that this chapter is by one of Śālihōtra's disciples.]

#### General Characteristics

One should consider the following eight distinctive aspects in choosing a good, flawless horse. They are in the order of importance: 1. Body, 2. Character, 3. Colour, 4. Steps, 5. Voice, 6. Smell, 7. Shade, 8. Avartas. These aspects are separately dealt with in subsequent chapters.

# Age of Horses and Regional Division of their Body.

The average age of a horse is thirtytwo years divided into ten periods of three years, two months and twelve days each. The body is divided into ten regions:

1. From nose to forehead. 2. From head to neck.

3. Neck, mane and shoulders. 4. Breast, hump and its sides,

5. The middle back and hind legs. 6. Heart, flanks and armpits 7. Belly, navel, back and back bone. 8. What may be called the private parts of the body. 9. Hip. thigh and knee. 10. Shank down to the hooves.

# Āvartas

There are circular, hairy formations on the body known as Āvartas. Apart from these there are other marks — seven in number namely: 1. Śukti (mother of pearl) 2. Saṃkhāta (knotty formations) 3 Mukula (Like jasmine bud) 4. Tongue—like 5. Śatapādi (Like centipede) 6. Shoe 7. Like front half of the shoe. Āvartas are formed in various shapes like moon, dots, triangles, fruits, arrow, wheel, bird, flag and the like.

The marks known as Satapādi, Pāduka and Śukti should be \*six inches in length; Pādukardha and Mukula, two inches, and āvartas, a fraction of an inch.

Some more queer formations of hair are also found in some horses like a palace, lotus, wheel, arch, bow, sword, conch, swastik, fish, and the like.

All these avartas can be divided into four categories, permanent, transitory, good and bad. They are ten, thirteen, thirty-seven and seventysix respectively.

The ten permanent Avartas can be found in:

| Chest    | 2        | Male organ         | 2 |
|----------|----------|--------------------|---|
| Head     | 2        | Centre of forehead | 1 |
| Nostrils | <b>2</b> | Upper lip          | 1 |

If any one or more are not there, or misplaced, such horses have to be rejected.

<sup>\*</sup> An inch measures, according to Bhāskarācārya, the author of Lilavati, the length of eight barley corns put belly—wise (00000000) which is the length of the finger across (i.e.) 3 of an inch.

If the āvartas are found swerving right, they are good, and bad, if they swerve left.

The thirty-seven good avartas must be found in the following twenty places:—

|     |                        | Places   | Avartas |
|-----|------------------------|----------|---------|
| 1.  | Ends of the mouth      | <b>2</b> | 2       |
| 2.  | Forehead               | 4        | 12      |
| 3.  | Centre of the eyebrows | l        | 1       |
| 4.  | Stem of the ears       | 2        | 2       |
| 5.  | Throat pit             | 1        | 1       |
| 6.  | Neck                   | 1        | 1       |
| 7.  | Kēśānta                | 2        | 2       |
| 8.  | Chest                  | 3        | 12      |
| 9.  | Forearms               | 2        | 2       |
| 10. | Urinal hole            | 2        | 2       |
|     |                        | 20       | . 37    |

The twelve  $\bar{a}$  vartas in the four places on the forehead are called Yama(:),  $Tret\bar{a}(:)$ ,  $Ni\acute{s}\acute{s}renik\bar{a}(:)$  and Caturanga(:).

The twelve  $\bar{a}$  vartas in the three places in the chest will be shaped as follows:  $:: \cdots : \cdot$ . The first is called  $\hat{S}$  rivrksa.

The two āvartas in the Kēśānta may be of Śukti type.

The following seventysix places are bad situations for avartas and hence they are called bad avartas:

|             |                                | Places   | Avartas  |
|-------------|--------------------------------|----------|----------|
| 1.          | Neck                           | 2        | 2        |
| 2.          | $\hat{S}amkha$                 | 2        | 2        |
| 3.          | $Manyar{a}$                    | 2        | 2        |
| 4.          | Lower ends of the eye          | 2        | 2        |
| 5.          | Nostrils                       | 2        | 2        |
| 6.          | Shoulders                      | 2        | 2        |
| 7.          | Knees                          | 2        | <b>2</b> |
| 8.          | Buttocks                       | 2        | 2        |
| 9.          | Anus                           | 2        | 2        |
| 10.         | Scrotum                        | 2        | 2        |
| 11.         | Chin                           | 2        | 2        |
| 12.         | Ear ends                       | 2        | 2        |
| 13.         | Belly                          | 2        | 2        |
| 14.         | Sthura                         | 2        | 2        |
| 15.         | Kidneys                        | · 2      | 2        |
| 16.         | Jaws                           | <b>2</b> | 2        |
| 17.         | Vaha                           | 2        | 2        |
| 18.         | Vidu                           | 2        | 2        |
| 19.         | Armpits                        | <b>2</b> | 2        |
| <b>2</b> 0. | Thighs                         | 2        | 2        |
| 21.         | Sides                          | 2        | 2        |
| <b>22</b> . | The root of the tail           | 2        | 2        |
| 23.         | Centre of the eye brow (not in | 1        |          |
|             | between the eye brows)         | <b>2</b> | 2        |
| <b>24</b> . | Back                           | 1        | 1        |
| 25.         | Throat (near the chin)         | 1        | 1        |
| <b>2</b> 6. | Hump                           | 1        | 1        |
| 27.         | Upper lips                     | ļ        | Į        |

|             | AVARIAS                    |    | 213 |
|-------------|----------------------------|----|-----|
| 28.         | Centre of the back         | 1  | 1   |
| 29.         | Lower brim of the nostrils | 1  | 1   |
| 30.         | Nose-bund                  | 1  | 1   |
| 31.         | Navel                      | 1  | 1   |
| <b>32.</b>  | Heart                      | ī  | 1   |
| 33.         | Kroda                      | ì  | 1   |
| 34.         | $S\bar{\imath}vani$        | 1  | ì   |
| <b>35.</b>  | Upper lips                 | 1  | ī   |
| <b>36</b> . | $Kar{a}k$ asa              | 1  | 1   |
| 37.         | $m{A} p ar{a} n a$         | 1  | 1   |
| <b>38.</b>  | Ankles                     | 4  | 4   |
| <b>3</b> 9. | Shanks                     | 4  | 4   |
| <b>40.</b>  | Kurca                      | 4  | 4   |
| 41.         | Kusthika                   | 4  | 4   |
|             |                            | 76 | 76  |

AVARTAS

040

Horses with avartas at any of these places are bad and hence to be rejected.

If good and bad avartas are found in the same place the bad ones may be burnt by a red-hot golden needle.

It is said that the following deities live in the following parts of the body of a horse:

| Vāyu (the god of Wind)           | •••  | Nose             |
|----------------------------------|------|------------------|
| Agni (the god of Fire)           | •••  | Forehead         |
| Asvini Devas (the celestial      |      |                  |
| twin-doctors)                    | •••  | $\mathbf{Chest}$ |
| The Sun & the Moon               | •••  | Head             |
| Skanda & Visākha                 | •••  | Nostrils         |
| Vișņu                            | •••  | Randhra          |
| Parameśvara                      | •••  | Up a randhra     |
| So āvartas in these places are g | ood. |                  |

# Horses of Multiple Colours

(From the first verse of this chapter it is surmised that this chapter is a summary of a longer treatise on the subject.)

All white, white in hooves, eyes, face, scrotum, skin and mane, roaring like a lion, blessed in every limb, good in style of walk, well built, and bright with good āvartas—such is a good kind of horse.

#### If the horse is:—

red or black, but white in ears, hooves, face and legs;

or shining black all over the body;

or white in face, head, chest, tail and four legs;

or full of circular spots in blue, yellow, white or red;

or black all over the body but with a round, red stripe in the middle portion of the body (this is called Sannaddha)

or grey with white belly;

or black with red belly;

or with a white stripe around the body as if bound by a strip of white cloth (This is called Samviti);

or red but white in face, back and tail;

or white in head, eyes and ears;

or white all over the body but brighter white in head;

or with circular spots of multiple colours all over the body (called  $N\bar{a}gaj\bar{a}t\bar{\imath}ya$ )

or black, but white in chest, face, hooves, mane, eyes and back (called  $Jy\bar{o}tism\bar{a}n$ );

or white only in the four hooves and face (called Pancabhadraka);

or shining in a single, deep colour all over the body;

or white in front half (up to the navel) of the body and black in back half and well built (called Divāvaijayika);

or white in front half and red in back half (called Niśāvaijayika);

or white and black in halves (irrespective of the sides)—
Such a horse is good.

If a horse is black in hooves and white in legs; or white in two legs, it has to be condemned.

#### A horse must be

stout in chest, forehead and back,
short in back, ears and Kusihika,
soft in hair and mane,
big in mouth, eyes and head,
thin in lips, tongue and ends of mouth
and long in neck, forelegs and face.

If a horse is black in upper lips, scrotum, hooves, tail, head, eyes and penis and white in other parts it will

cause loss to the king. It must be avoided. If it is white in the above mentioned parts with other colours all over the body it is a good horse.

White, light red, yellow or light yellow horses but black in upper lips, eyes, scrotum, hooves and tail are bad ones.

White or red horse, but red or black in a single leg is also bad.

Red horse with black leg and middle portions is also bad.

#### **Pundras**

The white mark above the upper lips straight on the nose bund is called *Pundra*. This *Pundra* in the following shapes denotes victory to the owner—lotus petal, pot, plough, flag, *Ankuśa*, *Bilva* tree, conch, umbrella, swastika etc.

If the *Pundras* are crosswise or black or parting like Śūla or shaped in chain form they are bad.

If the *Pundras* are found in upper lips, left side of the face or in the neck, they are bad.

Pundras like tongue, or black, or multicoloured, yellow or red, or thin are also bad.

The mark in the forehead of a horse is called *Lalāma*. Horses with *Lalāmas* in the form of moon, crescent moon, sun or a star are good ones. If the Lalāmas are shaped like a drum, or like the foot of a crow or leaning towards left, they are bad.

In a horse of single colour, marks found at the head, eyes, ears, mane, hump, left legs and belly are also called Lalamas and if they are white, they are auspicious.

In a horse of single colour, marks in ears, forehead, end of the nose, eye-brows, ends of the ears, centre of nostril in different colours are bad ones. The rider of such a horse will lose his fight.

(This chapter is compiled from Garga's Ganagrantha).

# Puspas or Flowers

Some marks appear and disappear on the body of horses. They are called *Puspas* or flowers. Their merits are considered here according to their situation.

These marks in the following places of a horse's body are good: forehead, upper lips, neck, head, ears, throat, hump, shoulders, chest, armpits, front legs, chin, back, navel and teeth.

These marks in the following places are bad: lower lips, hip, centre of the nostrils, nose bund, scrotum, eye-brows, Śamkha, arms, ends of the mouth, belly, buttocks, anus.

These marks in red, yellow, or black are also bad. White marks are good and also red, yellow, black flowers in a white horse. In other colours, black marks are bad.

White flowers in the central teeth of a horse will give the owner wealth in seven days.

(This is also taken from Ganagrantha of Garga. Closer scrutiny of these two chapters and Āvarta chapter,

reveals the fact that the pundras and puspas of Garga are only avartas of  $\dot{S}alih\bar{o}tra$ , with only this difference that the flowers are transitory. But there is much difference in evaluation of these marks between these two authors. So experience must be the deciding guide in such cases).

# Neighing of Horses

When horses neigh on seeing a full pot ( $P\bar{u}rna-kumbha$ ), brahmin, flowers, or curd, it is a good sign. When they do so on hearing the sound of bands or on seeing a flag or the Sun, it indicates victory.

Neighing of young, destitute, old, hungry, thirsty or tired horses has no significance.

The sound which swells up from the navel of a horse and passes through the chest, throat and head is called neighing. Where the neighing resembles the sound of a pig, jackal, ass or camel, it indicates bad omen.

#### Smell of Horses

The smell emanating from the body of a horse or its sweat must be a good smell, for instance like that of otus, sandal, honey and the like. Horses emitting bad odour like bugs, tortoise, ass, camel, pig and the like are bad ones.

#### Shade of Horses

Shades cover the body of horses like the clouds covering the Sun. These shades can be observed when

the horses are at ease or drinking water or just after sleep or eating grass.

There are five kinds of shades:

- 1. The shade pertaining to earth will be in attractive hues.
- 2. The shade pertaining to the water will be like the cloud or distilled water.
- 3. The shade pertaining to fire will be like the rising sun.

These three shades are commendable.

4 and 5. The shades pertaining to wind and ether will be wild and unsteady which are bad.

Jayadatta defines the first as attractive, the second as red as emerald; the third as clear as crystal and the fourth and fifth as undesirable.

#### Trot of Horses

Horses with even steps are commendable. Tripping, jumping or kicking horses are to be avoided. Horses with the bearing of peacock, bull, camel, tiger, lion, elephant, serpent, monkey (?) and deer will give the owner wealth, health and victory.

## Character of Horses

The Samskrit way classifying character into three categories namely Sattva, Rajas, and Tamas is further subdivided into sixteen categories with reference to the

make up of characteristics of horses: Sāttvīka 7. Rājasa 6 and Tāmasa 3. The former thirteen categories are good and the latter three are bad.

The seven categories of Sattva type of horses are as follows:

- 1. Brāhma Devoid of passion or forgetfulness.
- 2. Arşa Devoid of desire, antipathy, deceit or lust.
- 3. Aindra With strength and nobility.
- 4. Yāmya Devoid of treachery, desire or lust.
- 5. Kaubera With apparent joy, anger, memory and passion.
- 6. Vāruņa Fond of pleasure, sportive and heroic.
- 7. Gandharva With love of music and piety.

The six categories of Rājasa type of horses are as follows:

- 1. Asura With anger and haughtiness.
- 2.  $R\bar{a}k_{\dot{s}}a\bar{s}a$  Sleepy and gluttonous.
- 3. Paiśāca Gluttonous and with fear.
- 4. Sārpa Easily excited, fearful and cleanly. (like a serpent.)
- 5. Paitra With bad temper and irresponsive to good treatment.

6. Sākuna — With passion for eating, lusty and frequent knitting of the eyebrow.

The three categories of Tamasa type of horses are as follows:

- 1. Pāśava Displays hunger, dullness, fear and laziness.
- 2. Mālsya With love of food and water and fearfulness.
- 3. Vairudha Being sleepy, moody and lazy like creepers.

#### Defects to be avoided

The teeth of the horse should not be black, uneven, short or broken. Bad limbs, extra limbs or want of limbs are bad. Horse which has borne a corpse, or smells like burnt skin or foals frequently is bad. Bad āvartas in the absence of further characteristics can be burnt with a red hot gold needle.

#### Colour of the Jaw

In the womb, the jaw of the colt gets coloured if the mother horse gets upset in *Pitta*. The colour of the jaw has significance. The jaw is of seven colours—white, red, yellow, green, black multicolour or half white (in combination with other colours). Only red jaws are good. The other colours must be avoided.

# Blood stock of Horses

In this chapter horses are divided into fifty-four families or types. Definitions for about twenty-six types are given. The distinctions sought to be made out are not clear cut and so not enumerated here.

# Age of Horses

The age of a horse can be gauged by internal and external indications.

#### Internal indications:

First year

First month — Budding teeth.

Second month - Visible teeth.

Third month — Budding central teeth.

Fifth month — Visible central teeth and budding guttural teeth.

Sixth month — Well-shaped tips of teeth , and hazy, light-red lines

on them.

Seventh month — All teeth well developed.

Eighth month — Whitened, central teeth.

Ninth month — Well developed guttural teeth.

Second to fifth year:

First year — All white teeth.

Second year — All grey teeth.

Third year — Fallen and re-equipped teeth.

Fourth year — Fallen and re-equipped central teeth.

Fifth year

— All the teeth inclusive of gutturals would have fallen and would reappear Horses of this age will be strong with shiny limbs and fit for any work.

The reborn teeth will be wide, long, close, sharp, white, strong and thin at the head.

To reckon the age of horses further, the following changes of colour or shape in the respective teeth in the respective years are the indications.

|             | Central Teeth | Side Teeth | Guttural Teeth |
|-------------|---------------|------------|----------------|
| Black       | * 6           | 7          | 8              |
| Green       | 9             | 10         | 11             |
| White       | 12            | 13         | 14             |
| Grey        | 15            | 16         | 17             |
| Bee colour  | 18            | 19         | 20             |
| Conch shell | 21            | 22         | 23             |
| Mill stone  | 24            | 25         | 26             |
| Shaky       | 27            | 28         | 29             |
| Falling     | 30            | 31         | 32             |

The first five indications pertain to the colour of the teeth. The sixth indication is the shape of the teeth as that of a conch shell. The seventh is the shape of the teeth as that of a mill stone (with dent in centre.) The shaky teeth denote the eighth distinction and falling teeth the ninth.

<sup>\*</sup>The numbers denote the respective age of a horse.

#### External indications.

Horses with black teeth will be of strong body, quick stride and capable of standing any strain.

Horses with green teeth will be strong and beautiful but with white marks in the forehead showing up age.

Horses with grey teeth will be fleshy, wild and proud with long face and teeth.

Horses with teeth like bee in colour will be of loose limbs, shrunk skin, shorn of strength in body and teeth and weary with sunken eyes.

Horses with teeth like conch shell will have deep eyes and will be devoid of flesh.

Horses with teeth like millstone will evince no pleasure or anger.

Horses with shaky teeth will graze slowly.

Horses shorn of all teeth will be aged thirty two.

In this context the maximum age limit of other animals including human beings is also given by Sālihōtra.

Maximum age limit of human beings-100 years:

| Elephants        | 120         | ) ,,        |
|------------------|-------------|-------------|
| Horses           | <b>—</b> 3: | 2 ,,        |
| Cows             | _ 24        | <b>1</b> ,, |
| Asses and Camels | - 25        | ,,          |
| Dogs             | 16          | 3,,         |
| Jackals          | - 25        | ,,          |
| Worms            | 7           | days        |
| Bees             | - 14        | days        |

#### Colour of Horses

Good or bad effect of the colour of horses has already been dealt with in the chapter entitled "Multi coloured horses." This chapter sets out the names of horses according to their complexions—besides giving the colour of horses associated with certain deities.

| Moon's Horse    |             | White        |
|-----------------|-------------|--------------|
| Indra's         | *******     | Green        |
| Yama's          |             | Black        |
| Visnu's         |             | Lotus colour |
| The Sun's       |             | Parrot green |
| Fire God's      |             | Yellow       |
| Varuņa's        |             | Cloud Colour |
| $Kubar{e}ra$ 's | <del></del> | Blue         |

#### Horses suitable to different riders

Horses suitable to devas must be red, light green, green, mixture of green and blue in colour; red, yellow or white in legs and courageous and cleanly.

Horses suitable to purchits must be of the colour of a dark cloud; full of white circles all over the body; white hooves and eyes; heroic and cleanly; neighing like a lion or elephant; lotus-like in face; smelling good; capable and patient; Sāttvik; with good Avartas; and capable of all trots.

Horses suitable to kings must have the following characteristics:

White, black, red, yellow or multicoloured; pleasant face, lips, chin, teeth, eyes and tail; well built body; perfect limbs; good Avartas and Lalāmas. They must be devoid of disease, bad marks, mildness and fear; fond of perfume, youthful, patient, intelligent, smelling good, strong, valorous and with good stride.

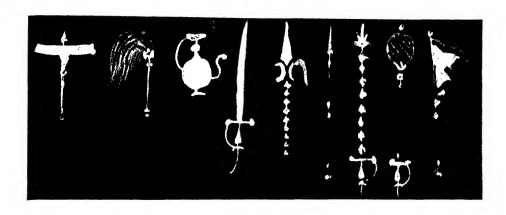
Paramāśva i.e. Divine horse will have all the attributes of a king's horse plus the colour of the rising sun, or of Full Moon:

|     | Brahma resi   | des in his | face.              |
|-----|---------------|------------|--------------------|
|     | The Sun       | ,,         | eyes.              |
|     | The King of S | Serpents   | ears.              |
|     | The Moon      | ,,         | forehead.          |
|     | Niṛṛti        | ,,         | left nostril.      |
|     | Aśvini-devas  | ,,         | arms.              |
|     | Clouds        | ,,         | neighing           |
|     | $Var{a}yu$    | ,,         | throat             |
|     | Agni          | ,,         | all over the body. |
| and | Visnu         | ••         | chest.             |

Such a horse should not be used for riding but must be worshipped.

Abhiṣēcanika: A horse fit for riding on the occasion of a coronation should be white in colour, auspicious looking in face, lips, teeth, chin and with good Avartas and all the attributes of the Sāttvik types.

Kṣatriyāśva: Horses suitable to kṣatryas must be white, red, black or yellow; pleasant to look at; with the



BAD MARKS NEAR PROTHA Sec. Leases No. 10 & 11 Page No. 114

stride of a lion or an elephant; perfect in limbs; flawless face and with beautiful hairs.

Sānnāhya: Horses useful for warfare must be steady, bold and intelligent; and with good Lalāmas and good smell.

Oupavāhya: Horses suitable for riding must be multi-coloured; of strong legs and comfortable back, energetic, fearless and spirited.

Horses suitable to ministers must be white, red, black or green; with good shades, patient and youthful.

#### Life of Horses

Good height, short ears, pleasant voice, eyes and manners, big nose, broad chest, beautiful limbs and turning red at the ears if punched—Horses with these characteristics will live long.

Horses that sniff in the air, scatter the grass, wag the tail, with strong body and chest, with tongue like the lotus petal, with pearl-like teeth, with dirtless scrotum, with sweat of pleasant odour, with crystal-like hooves, long body, long nosebund; such horses will live long.

Horses with Pundras leaning to the left will not live long.

Horses with marks of Śrivṛkṣa and Svastika will live long.

Horses with straight lines on the nose-bund will not live more than ten years. If the lines are one inch in length, the horse will live twelve years. If the lines are four inches in length, they will live thirteen years. If the lines are broken into two or crosswise, it will live fourteen years. Horses lying on their right side will live long. Horses bent in the front, belly and in ankles and with dry eyes and tired looking, will not live long.

# Indication of Calamities by Horses

If the Horse exudes a flame-like vapour all over the body, it indicates dearth of rain for a whole year-

If the vapourous exudation is at the scrotum, it betokens ruin for the town where the horse is. If it is:

at belly it means loss of wealth;
,, tail ,, defeat;
,, face ,, sorrow;
and ,, legs ,, fear;

If the vapour is smoky at forehead, front legs or chest, it is bad. If it is flaming, it is good.

If a healthy horse does not take food or drink water, it is an evil omen.

If a horse sways its head and licks up its lips, it indicates victory.

If a horse beats the earth with its left leg, it is a bad omen for starting anywhere

If a horse looks at its owner on the right side on his mounting it, it indicates victory to him.

If a horse loses its tooth for no accountable cause, it must fill one with fear.

If a horse wags its tail on its left side, it indicates voyage; if it wags on the right side, it indicates victory.

# Training of Horses

Training of horses requires firm handling. There are four types of horses from that point of view.

They are:—

- 1. Brāhman Timid, lustful and ravenous.
- 2. Kṣatra Bold and spirited ones.
- 3. Vaisya Wild, cunning and brutal ones.
- 4. Sūdra Coarse, cowardly and cruel ones.

The first category must be trained by satisfying their wants, before dawn; the second by cajoling them, in the forenoon; the third by teasing them, in the evening, and the fourth by rule of rod, in the night.

The training ground must be dry, devoid of stones, water and bushes. It must be soft with dust.

Bulky, angry or thoughtless people who are prone to beat without any warrant, are not fit for training horses.

People who shiver on mounting a horse or beat it on the back are unfit to train horses.

One must sit tight on the horse and understand its mind and character. The trainer must be vigilant, patient and hopeful. Naturally he must be strong to deal with a horse.

One should beat the horse,

at the knees, when it neighs;

at the head, when it falters;

at the chest, when it is angry:
at the belly, when it is bewildered;
and at the face, when it goes astray.

Striking at the wrong place at the wrong moment is to lose control of the horse and leave it untamed.

#### Trot of Horses

Five types of trots are ennumerated here.

1. Vikrama — Ordinary walk.

2. Pulaka — Trot on four legs.

3. Pūrnakānthi — Trot with face erect.

4. Tvaritā — Fast running of its own accord.

5. Nirālamba — Trot on being beaten.

# Riding

The rider must keep his poise. He must not swing this side or that or bend down or lock at the ground. He must keep his eye on the pate of the horse between the ears. He must enthuse the horse slowly and should not sit stiff

The rider must mount on his right leg. He must be of strong thighs, strong feet and long neck.

The following are auspicious times for riding: *Tithis* after new moon: *Prathamā*, *Navamī Trayodaśi*.

Yogas — Dhṛti and Siddhi.

Days - Sundays and Mondays.

Stars — Mūla, Rohiņi, Hasta, Puṣya, and all the Uttaras.

When first riding a horse, the rider must bathe and worship Raivata and don red clothes and adorn himself with red flowers.

He must chant in the right ears of the horse the following Mantra:—

Om namo Raivatāya Aśvahṛdayāya Hrīm Krīm Om Namaś Śvetāya Soumyarūpāya Imam Aśvam Sādhaya Sādhaya Bandhaya vaśyam kuru kuru Mahāvīryāya Raivatāya Namaḥ.

This mantra hails Raivata as dweller in the heart of the horse and pleads with Him to make the horse tame and amenable to the rider.

Then the rider must plead with the horse in the following manner:—

"O Horse of noble birth, you must be my friend-You must be useful to me. My wealth and victory depend upon your help. You must fulfil my word of challenge to my enemies. You are considered as *Uccaiś-śravas* (the horse of *Indra*) by your fellow beings. You must make your team mates your friends and consider my enemies' horses your enemies."

The Cavalier who follows these rules will always be victorious.

# **Appendix**

The following extracts from other texts on the subject available in the Saraswati Mahal and not included in the present work compiled by Nakula may be found useful.

Extracts taken from Malladeva Pandita's Sārasindhu:

#### Benumbed Horses

Blind: A horse, which when going alone sees around, looks at the sky vacantly, jumps upon a flat surface and puckers up its ears as if to overhear, must be a blind one.

Deaf: A horse which looks at a different direction when called and does not pay heed to threats must be a deaf one.

Dumb: A horse which is not able to neigh even if it tries hard and which grazes with difficulty must be a dumb one.

Dull: A horse which does not catch instructions even after a long training and which takes beatings without resistance is a dull one.

Eunuch: A horse which frequently smells at its scrotum and fights shy of male horses is a Eunuch.

 $K\bar{o}\acute{s}amohi$ : A horse which smells its shrunk scrotum and is devoid of virility is called  $K\bar{o}\acute{s}amohi$ .

Kumārikā: A mare which does not fall in company with other horses is called Kumārikā.

The above seven kinds of horses must be avoided.

#### Measurement of limbs of Horses

The length-

From one end to the other of the mouth and of upper lip, eyebrows and armpits must be — four inches; that of hump, tip of nose, eyelids, navel and eyes must be — three inches;

| that   | of Manyā,     | chin an    | d the                                   |                  |
|--------|---------------|------------|-----------------------------------------|------------------|
|        |               |            |                                         | two inches:      |
| that o | of top of the | e head and | d ears                                  |                  |
|        | st be         |            |                                         | six inches;      |
| that c | of nose bund  | , the lowe | r neck                                  | ,                |
| and    | the jaws m    | ust be     | *************************************** | sixteen inches;  |
| that c | of sides must | be be      | 91414                                   | thirty inches;   |
| that c | of forehead r | nust be    |                                         | twelve inches;   |
| "      | kōṣṭha        | ,,         |                                         | twenty inches;   |
| ,,     | tongue        | ,,         |                                         | thirytwo inches; |
| ,,     | heart         | ,,         | -                                       | three inches;    |
| and,,  | throat        | ,,         | -                                       | seven inches.    |

These measurements apply to a good horse. If any horse is short by about a quarter of these measurements, it is a medium sized horse. A horse shorter than this is not commendable.

Extracts taken from  $S\bar{a}rasindhu$  otherwise called  $S\bar{a}lihotra\ Vai\acute{s}amp\bar{a}yan\bar{\imath}ya$ :

# Psychology of Horses

Horses would be afraid of iron rod and attempted beating. Horses would laugh if the rider falls down when there is no danger ahead. Horses with playful tongue, ears, eyes, legs and tail are beautiful. Horses would be pleased when the king is crowned, when it is eating, when it hears the bell gong and when it finds a good rider.

Horses will not lose courage when they are bound, or wounded, or sick, or in the middle of riotous elephants, or in fire, or in water. Horses will get angry if whipped during the training period or if they get stones in their food.

Horses would resent being kicked or whipped unnecessarily. They dislike riders who do not appreciate the variety of their trots or who cling to the neck out of fear. They are out of sorts when removed from their surroundings or ridden by a decrepit. Horses neigh on all happy occasions. They are enthusiastic when eating meat, drinking sweet water and galloping. They fight shy to accompany a horse which is not equal to their speed and raise the dust with their hooves.

If a horse, on finding a new man, neighs, eases, wags the tail, gets frisky and looks upto the sun, it can be sold and will fetch good profit.

# Equipments for a Horse

Whip: It must taper from an inch's girth at the top, and must be soft, round and clothed in goat's skin and shining like a sword.

Feeder: This must be made of bamboo shell sixteen inches in length and shaped like the ear of the horse, to feed the horse with water and milk.

Eye-piece: must be made of hide to suit the eyes of the horse, to keep away flies and mosquitoes. Horses are pleased with large standing space, good grass fodder, flowers and milk.

Shoes: Horse shoes must be made of strong and thin iron, holding the brim of the hooves and not touching the centre of them.

Bridle: This must be made of soft iron or ivory just to fit the mouth ends of the horse.

# लाल बहादुर शास्त्री राष्ट्रीय प्रशासन अकादमी, पुस्तकालय Lal Bahadur Shastri National Academy of Administration Library

### <del>मचूरी</del> MUSSOORIE

| अवाप्ति | ं सं <b>॰</b> |
|---------|---------------|
| Acc. N  | o             |

कृपया इस पुस्तक को निम्न लिखित दिनांक या उससे पहले वापस कर दें।

Please return this book on or before the date last stamped below.

| दिनांक<br>Date | उधारकर्ता<br>की संख्या<br>Borrower's<br>No. | दिनांक<br>Date | उधारकर्ता<br>की सख्या<br>Borrower's<br>No. |
|----------------|---------------------------------------------|----------------|--------------------------------------------|
|                |                                             |                |                                            |
|                |                                             |                |                                            |
|                |                                             |                |                                            |
|                |                                             |                |                                            |
|                |                                             |                |                                            |

GL SANS 636.1 NAK



#### Accession No. 125504

 Books are issued for 15 days only but may have to be recalled earlier if urgently required.

National Academy of Administration
MUSSOORIE

- 2. An over-due charge of 25 Paise per day per volume will be charged.
- 3. Books may be renewed on request, at the discretion of the Librarian.
- Periodicals, Rare and Reference books may not be issued and may be consulted only in the Library.
- Books lost, defaced or injured in any way shall have to be replaced or its double price shall be paid by the borrower.

Help to keep this book fresh, clean & moving